# Время Мошиаха

Еженедельный вестник Эпохи Освобождения



СБП 9 Мар-Хешвана 5786 г. ▮ 31.10.25 ▮ Лех-леха

ערב שבת לך לך ט' מר-חשון

3 (242)

# На пути к цельной Земле Израиля

Указание Всевышнего Аврааму («Берейшит» 12:1): «Иди с земли твоей, и с родины твоей, и из дома отца твоего на землю, которую укажу тебе» вводит в обращение, если можно так сказать, понятие «Земля Израиля», Святая Земля, которая посвящена Аврааму, Ицхаку и Яакову, а также и их потомкам. После этого в Торе рассказывается о том, как Авраам покинул свое место и ушел в землю, где Всевышний заключил с ним завет и пообещал его ханаанскую землю до скончания веков.

Если смотреть на это поверхностно, то можно подумать, что это всего-лишь рассказ о прошлом, совершенно неактуальный в наше время. Ведь земля уже была дана нам, она принадлежит еврейскому народу и даже была завоевана им. Но так как Тора является вечным учением, понятно, что во всех ее рассказах скрывается практическое указание для евреев во все времена.



Так как же идея передачи земли Аврааму в первый раз происходит в наше время?

Так объясняет это Любавичский Ребе ШЛИТА Король Мошиах:

Передача Земли Израиля еврейскому народу еще не достигла своего совершенства. Ведь даже в самые лучшие годы, как во времена Давида и Шломо, евреи находились только на «земле семи народов» и еще не удостоилось получения «земли десяти народов». Земли кенийцев, книзийцев и кадмонийцев, являющиеся неотъемлемой частью той территории, которую Всевышний обещал Аврааму, еще никогда не были в наших владениях.

Это произойдет только после наступления Освобождения, когда все умершие пробудятся к жизни и все евреи со всех поколений будут жить на нашей земле. В то время также произойдет расширение границ Земли Израиля, в которую будут включены земли десяти народов.

Отсюда понятно, что связь евреев со Святой Землей еще не осуществлена во всей ее полноте. Евреи еще не объединились с Землей. Это произойдет только в будущем, а пока указание «Иди... на землю, которую укажу тебе» еще не исполнилось. В настоящее время мы находимся в конце этого пути, который должен завершиться в самое ближайшее время.

Тогда от нас требуется подготовиться к совершенному владению Землей Израиля. Эта подготовка называется «служение разумом», которая состоит из задействования трех сил разума — ума, понимания и знания (ХАБАД) — которые соответствуют духовному аспекту трех земель, которые прибавятся к Земле Израиля. С помощью этого исполнятся в буквальном смысле слова молитвы «собирающий разбросанный по свету еврейский народ».

Всем интересно, где же находятся три земли кенийцев, книзийцев и кадмонийцев?

В Иерусалимском Талмуде приводится спор на эту тему: «Рабби Йеуда говорит, что это Аравия, Салмия и Набатия. Рабби Шимон полагает, что это Азия, Испания и Дамаск. Рабби Элиэзер сын Яакова считает, что это Азия, Карфаген (Тунис) и Турция. А по мнению Рабби, это Эдом, Моав и начало Аммона».

В любом случае, говорит Ребе ШЛИТА Король Мошиах, во время Освобождения народы мира сами отдадут все эти земли евреям и не будет необходимости воевать ради этого.



РЕБЕ ШЛИТА КОРОЛЬ МОШИАХ

#### АКТУАЛЬНО

Все то время, пока у нас нет совершенства двух основных аспектов: совершенства земли и Торы, мы все еще находимся на уровне подготовки к дарованию Торы и к получению земли. Вся глава говорит нам: «Иди», продвигайся и поднимайся, и готовься к этому предназначенному совершенству.

Иговоритсянетолько осовершенстве и целостности, которые вне нас, но и о нашем личном совершенстве. 10 народов, о которых мы упоминали ранее, сравниваются с 10 силами души: 7 народов — с 7 качествами сердца (доброта, строгость, к р а с о т а ...), а 3 народа, землю которых мы еще не получили, — с 3 силами мозга (мудрость, понимание, знание).

Сейчас наша работа в мире и наше соединение с Божественностью происходит посредством силы качеств сердца, а возможности сил мозга направляются на укрепление сил души и их соединение с Божественностью. Но совершенство работы, которое будет достигнуто в будущем, выразится в соединении сил человека с Божественностью.



### Как завоевать свою землю?



В главе «Лех леха» Всевышний обещает Аврааму: «Твоим потомкам отдам Я эту землю», причем слово «отдам» — в будущем времени. После этого Авраам обходит Землю Израиля вдоль и поперек, и тогда Всевышний говорит ему: «Потомству твоему Я дал эту землю», «дал» — уже свершившееся действие.

С тех пор Земля Израиля отдана еврейскому народу, она принадлежит ему реально. Слова Всевышнего были заключением союза, Он отдал евреям эту землю, и это невозможно

Даже когда евреи согрешили и ушли в изгнание, земля осталась принадлежать им «из-за грехов были мы изгнаны из земли нашей».

Всевышний заповедовал Аврааму не стыдиться народов мира, несмотря на их силу и приказал ему: «Встань, обойди землю эту вдоль и поперек».

Таким образом, принадлежность земли Аврааму стала очевидной. И войдя в Землю Израиля, и путешествуя по ней Авраам вел себя как хозяин — «И он построил жертвенник».

Поступки Авраама служат руководством для нас, как сказано: «Деяния отцов — знак для детей». Народы мира опротестовывают наши права на Землю Израиля, утверждая, что некоторые ее части не принадлежат евреям.

Но это не так. В душе даже народы мира знают, что Земля Израиля принадлежит еврейскому народу, ведь все происходит по слову Всевышнего - «Потомству твоему Я дал эту землю...».

Чтобы наше право на землю было очевидным, мы должны вести себя как праотец Авраам — «встать и обойти землю» — обживать Землю Израиля, селиться в ней, особенно в тех ее частях, право на которые опротестовывают. И где бы мы ни селились, нужно, подобно Аврааму, «строить жертвенник» — место Торы, молитвы, духовного очищения. Такими действиями будет утверждена принадлежность Земли Израиля еврейскому народу, и народы мира это признают.

Практически евреи завоевали территорию, бывшую в те времена землей народов, и превратили в землю Израиля. В духовном измерении та же работа предстоит каждому еврею: завоевать свою часть этого мира, то есть выполнить свое предназначение, превозмочь физические трудности и из мира народов сделать святое место, пригодное для присутствия Всевышнего.

Несмотря на то, что темное в мире преобладает, и не всегда мы видим пользу в своем труде по очищению и улучшению мира, нас не должно смущать окружающее. Мы должны выходить в мир, чтобы его покорить.

Нам не надо полагаться на свои силы, мы посланники самого Всевышнего, сказавшего: «Встань, обойди землю», и если мы будем выполнять сказанное Им, то обязательно свершаться слова «тебе Я отдам ее».

#### Из писем Ребе

■ Источник: «Игрот Кодеш» том 22, стр. 350

## **Уходи**

соответствии с хорошо известным объяснением в начале главы этой недели, название которого носит вся глава, пусть Б-г заставит каждого во всем Израиле раскрыть в себе силу, которую дарует эта глава. Указание общего характера, «Уходи», и пусть оно исполняется в каждом с радостью и энтузиазмом: «Уйди из своей страны» от своей материальности и грубости. «...И с родины своей» (от вещей, на которых вырос, и к которым привык). «И из дома отца твоего» (природы своей животной души по ее происхождению). «На землю, которую укажу тебе» — именно сверху, так как не сможешь стоять на ней и не сможешь познать ее, ведь это глубокая тайна.

И исполнится на практике все сказанное сразу после этого: «И я сделаю тебя [великим народом]... и благословлю тебя» — высшее достижение, само становящееся благословением, источником благословения, и благословение для всех евреев. «И благословляться будут тобою все семейства земли» — когда очищаются и благословляются все части мира, вплоть до того, что встанут чужеземцы и будут пасти ваш скот, что является их очищением и поднятием до такой степени, что они получают благословение и включаются в еврейский народ. С благословением на успех в Вашей важной работе — воспитании на самом высоком уровне святости.



ВРЕМЯ МОШИАХА

Субботнее время

Зажигание свечей Исход субботы

Иерусалим 16:15 17:27 ель-Авив 16:29 17:29 <sup>Хайфа</sup> 6:19 7:27

17:35

# Имя «Авраам» во время Освобождения

В Талмуде сказано от имени Бар Капара, что если кто-то называет Авраама «Аврам» — он нарушает позитивную заповедь Торы, как сказано («Берейшит» 17:5): «Но будет тебе имя Авраам». Рабби Элиэзер говорит, что при этом нарушается запрет, как сказано (там): "И не будешь ты больше называться Аврамом"». После этого в Талмуде обсуждается, почему этот запрет относится именно к Аврааму, а не к Саре (имя которой было изменено с Сарай) и не к Яакову (который был назван Исраэль).

МААРША возражает и пишет, что этот запрет не приводится в законодательных источниках и что нужно разобраться с этим.

Однако автор книги «Защитник Авраама» упоминает этот двойной запрет, а автор книги «Отличен из десяти тысяч» возражает, что не нашел упоминания об этом ни в одном из списков 613 заповедей. Возникает вопрос — почему?

Есть несколько объяснений. Рав М.-Й.-Л. Дискин писал, что этот запрет актуален только во время жизни Авраама и в его присутствии. Но после его кончины это уже не запрещено, как нет запрета унижать человека после его смерти.

Но остается непонятным:

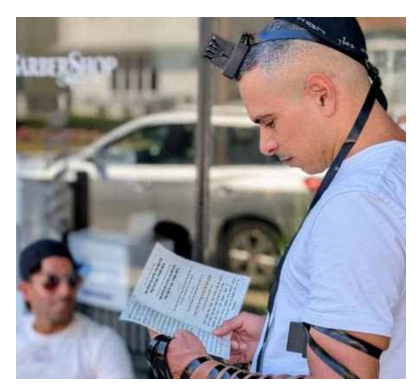
- 1) Если этот запрет не является актуальным, то почему он приводится в Талмуде?
- 2) В Талмуде после этого приводится возражение, что в Писании сказано («Нехемия» 9:7): «Ты — Б-г, который избрал Аврама и вывел его из Ура Касдейского и дал ему имя Авраам» (и там объясняется, что пророк излагает историю Авраама — что вначале его звали Аврамом, а затем его имя стало Авраам. Но просто называть Авраама Аврамом запрещено). Но ведь книга «Нехемии» написана после кончины Авраама, так почему вообще возник этот вопрос?

Рав Йосеф-Хаим из Багдада в книге «Бен Йеояда» объясняет ответ р. Дискина и также его вопросы. Он пишет, что этот запрет был при жизни Авраама и также он станет актуальным после пробуждения мертвых. Поэтому, добавляет он, хотя РАМБАМ написал законы о Мошиахе, он не упомянул об этом запрете, так как он связан со временем после прихода Мошиаха, когда начнется пробуждение мертвых.

Теперь понятно, почему в Талмуде приводится возражение на сказанное в книге Нехемии, так как во время Освобождения книги Пророков и Писания не будут отменены, поэтому и возник вопрос: как же там упоминается имя «Аврам»? И хотя РАМБАМ постановил, что в будущем, после прихода Мошиаха, будут отменены все книги Пророков и Писаний — за исключением книги Эстер, но уже объяснили комментаторы РАМБАМа, что имеется в виду не то, что эти книги уничтожат, а не будет обязанности постоянно читать их.

На основании этого понятно, что во время Освобождения — после того, как пробудятся наши праотцы — снова появится этот заперт (по некоторым мнениям, это даже запрет из Торы).

# Посещение парикмахерской изменило мою жизнь



Элиран Коэн прилетел из Израиля погулять по Нью-Йорку. Он сидел у парикмахера, когда вдруг зашли хабадников двое И заразили положительной энергией всех присутствующих.

Элиран пришел в восторг. «Как много света вы приносите с собой!», обратился он к ним. Парни помогли ему исполнить заповедь о тфиллин и предложили посетить «Севен севенти»; Элиран не знал, что это такое. Тогда вмешался парикмахер: «На исходе субботы мы пойдем туда вместе, не смей отказываться».

Так и было. Новые знакомые тепло приняли их и все показали, а потом помогли написать Ребе Королю Мошиаху через «Игрот Кодеш».

На том приключение не закончилось — в последующие дни Элиран постоянно чувствовал присутствие и поддержку Ребе. В те дни ему надо было решать: возвращаться в Израиль или оставаться в Нью-Йорке, что было возможным только, если бы он нашел подходящую должность.

Провидению Благодаря произошло в последний момент, и Элиран ощутил, что в результате казалось бы случайного посещения парикмахерской изменилась в лучшую сторону — он получил хорошую работу, а главное, обрел глубокую связь с Ребе.



**АКТУАЛЬНО** Рав Эшель Гринберг

## Свобода выражения в Эру Освобождения



У нашего народа есть несколько имен. Нас называют «исраэль» (израиль) и «йеуди» (иудей). Но первое имя, которое упоминается в Торе, это «иври» — еврей. Каждое имя указывает на специфические черты и достоинства. «Израиль» подразумевает наше господство над другими силами, «иудей» описывает наше осознание Б-га и благодарность Ему. Но что означает имя «иври»?

Для ответа на это мы должны рассмотреть первый случай употребления этого слова в Торе. Оно находится в нашей недельной главе «Лех леха», где рассказывается о том, как Аврааму сообщили о пленении его племянника Лота (14:13): «И пришел беглец и известил Авраманиври».

РАШИ объясняет смысл этого слова: «Пришедший с другого берега ("эвер") реки». Здесь имеется в виду река Эфрат, на одном из берегов которой был рожден Авраам. Поэтому имя «иври» описывает приход Авраама с другого берега реки для того, чтобы прийти в землю Кнаан, выполняя указание Всевышнего уйти из своей земли: «Иди с земли твоей, и с родины твоей, и из дома отца твоего на землю, которую укажу тебе».

Возникает вопрос: почему Тора ждала до этого эпизода с пленением Лота, чтобы рассказать нам о том, что Авраам прибыл с другого берега реки? Что это добавляет к той информации, которая у нас уже есть об Аврааме (которого тогда звали еще Аврам)?

Посмотрим, что говорят другие комментаторы? Согласно РАДАКу (Франция, XII век) это слово означает происхождение от внука Ноха (Ноя) — Эвера. Авраам был выделен из потомков Эвера, так как только он сохранил язык Эвера (отсюда и его название — иврит), так как другие потомки Эвера перешли на арамейский язык. К примеру, Лота, племянника Авраама, Тора называет «арамеец», так как он изменил свой язык на арамейский.

Этот комментарий нуждается в объяснении. Почему до сих пор Тора не упоминает о том, что Авраам был «иври», еврей? И в чем значение того, что он говорил на иврите, а не на армейском? В мидраше приводится еще одно объяснение слова «иври»: «Сказал рабби Йеуда, что весь мир был на одной стороне, а Авраам — на другой». Комментаторы поясняют, что Авраам был единственным человеком, кто боролся против идолопоклонства и проповедовал монотеизм язычникам. Это объяснение дает ответ на второй вопрос о значении слова «еврей», открывая нам причину того, что именно Авраам стал первым праотцом еврейского народа.

Однако это только усиливает первый вопрос: почему об этом не было сказано раньше в Торе?

Один из ответов, который также связывает все три объяснения слова «иври», это отражение последствий войны Авраама против четырех царей и спасение Лота. Эти цари символизируют четыре будущие империи, которые подчинят себе еврейский народ. Сказал рабби Авун: «Как история Авраама началась с четырех царств, так она и завершится четырьмя царствами». Отсюда следует, что успех Авраама в этой войне является предвестником будущего. Это согласуется с известным высказыванием: «Действия праотцов являются знаком для их потомков [т.е. для еврейского народа]».

Племянник Авраама позже ушел жить в Сдом. Тора рассказывает, что когда этот город был разрушен, а Лот был спасен, у него родился сын Моав, ставший родоначальником праведной Рут, которая перешла в иудаизм и стала прародительницей династии Давида, от которого произошел Мошиах. Другими словами, будущее Лота неразрывно связано с появлением Мошиаха, который положит конец четырем изгнаниям.

Каким образом Авраам получил столько сил, чтобы вести эти войны, начавшие процесс, который привел к окончательному Освобождению? И почему Авраам был выделен для этой миссии? Почему не Ицхак, Яаков или другой еврейский лидер? Что сделало Авраама таким уникальным?

Ответ находится в его имени — «иври». Вообще, человек может вести войну двумя способами: в первом случае происходит только физическая победа над врагом, а во втором также и идеологическая. Это возможно только в том случае, когда победитель не идет ни на какие компромиссы в отношении своего подхода к жизни и не позволяет быть испорченным образом мышления побежденного.

Это справедливо как в материальном, так и в духовном смысле. Авраам был наделен уникальностью, начавшей процесс, который привел к окончательной победе Мошиаха. Он не шел на компромиссы, когда речь заходила о принципиальных вещах. Когда Авраам начал уничтожать идолопоклонство и аморальное поведение, он не увиливал от этого ни в малейшей степени. Поэтому мудрецы сказали, что Авраам стоял на одной стороне, а весь мир — на другой. Даже после того, как Авраам убедил других людей оставить идолов, им не удалось полностью отказаться от всех принципов, лежащих в основе идолопоклонства.

Им не удалось выкорчевать из себя все морально слабые стороны.

Это объясняет, почему большинство из тысяч последователей оставили путь Авраама после его кончины. Даже его вторая жена, Агарь, вернулась к идолопоклонству, хотя впоследствии она отреклась от этого и Авраам повторно женился на ней. Сам Авраама полностью изменил свой характер и полностью искоренил даже самые малейшие следы идолопоклонства и аморальности. Более того, со временем его любовь ко Всевышнему только возросла.

Другим проявлением того, что Авраам уничтожил самые ничтожные проявления негативных вещей, мешающих ему начать процесс победы над злом, был тот факт, что он разговаривал на языке Эвера. Хотя все потомки Эвера перешли на арамейский, Авраам ревностно сохранил святой язык.

В Иерусалимском Талмуде сказано, что арамейский язык больше всего подходит для выражения печали и горя, а святой язык — для общения. Это язык, с помощью которого Всевышний создал наш мир и на котором была дана Тора. Когда люди являются пленниками изгнания, им трудно говорить свободно. Это справедливо также и в простом смысле. Во время всех наших изгнаний у нас не было свободы слова. Можно предположить, что свобода слова, которой мы обладаем сегодня, это «образец» будущего, когда божественная речь раскроется полностью и наша возможность выражать себя как в духовном, так и в материальном смысле, станет беспрепятственной.

Авраам был единственным из потомков Эвера, который не потерял эту возможность выражать свои мысли ясно, однозначно и со всей силой. Его моральные ценности не были скрыты в нем самом. Он был еврей не только в своих мыслях, но и в возможности открыто выражать их для всех вокруг.

Другой областью, в которой проявилось трансцендентное мышление Авраама, было пересечение реки. В буквальном смысле это относится к его способности соответствовать указанию Всевышнего оставить свою землю, место своего рождения и отчий дом. Это значит, что Авраам смог разбить все формы и матрицы, которые связывали его со всем прошлым, которое он оставил за спиной. Он совершенно отделился от изгнания.

Возможность Авраама стоять на одной стороне этой пропасти и четко выражать свои мысли на языке Эвера наделила его силами для того, чтобы запустить процесс, ведущий нас к окончательному Освобождению.

Сейчас мы можем понять, почему Тора упоминает имя «иври» в контексте взятия в плен Лота четырьмя царями. Это было начало его битвы с силами зла, после чего Авраам посеял ростки Освобождения, что помогло ему победить четырех царей (т.е. четыре изгнания) и спасти Лота (т.е. Мошиаха). К концу этого Авраам должен был показать, что он «еврей» — он находится выше всех ограничений изгнания и свободен от них.

Наша задача сегодня заключается в том, чтобы завершить этот процесс: полностью очистить все следы нашего изгнания, четко и ясно сообщать весть об Освобождении, готовиться уйти с насиженного места и собраться всем вместе для завершения постройки Храма вместе с Ребе — нашим праведным Мошиахом.