MASHIAJ SEMANAL

LA PUBLICACION DEL TIEMPO DE LA GUEULA -REDENCION-
CON LA AYUDA DE HASHEM, EL PUEBLO DE ISRAEL VENCERA
ANIVERSARIO DE RAMBAM - RABI MOSHE BEN MAIMON

La ansiedad por la Gueula no se vence
con tranquilidad sino con entusiasmo

La mejor solucion para la ansiedad por el rendimiento podria no ser la relajacién, sino
el entusiasmo. Un estudio realizado por la Dra. Alison Wood Brooks, de la Escuela de
Negocios de Harvard, descubri6 que, paraddjicamente, los sujetos que intentaron
calmarse antes de realizar una actividad que les generara mucha ansiedad tuvieron un
rendimiento inferior al de quienes se dijeron: '"Estoy emocionado''.

"Cuando las personas se sienten ansiosas e intentan calmarse, piensan en todo lo que
podria salir mal. Cuando estan emocionadas, piensan en todo lo que podria salir bien",
afirma la Dra. Brooks.

El estudio, publicado en el Journal of Experimental Psychology, pidi6 a los participantes que
prepararan un discurso breve para presentarlo ante un jurado. Antes de su presentacion, a
algunos participantes se les pidié que dijeran: "Estoy emocionado", mientras que a otros se
les pidi6 que dijeran: "Estoy tranquilo". En promedio, quienes dijeron: ""Estoy
emocionado'' dieron discursos mas largos y persuasivos, y se mostraron mas enérgicos
que quienes dijeron: '"Estoy tranquilo''. Tanto la ansiedad como la excitacién son estados
emocionales que se caracterizan por una alta excitacién, con reacciones corporales
acompanantes como sudoracién y un ritmo cardiaco acelerado. Intentar calmar estos
sentimientos puede ser infructuoso y aumentar atin mas la ansiedad. Por otro lado, replantear
esos sentimientos como excitacién ayuda a las personas a centrarse en las oportunidades.

En 1991, el Rebe de Lubavitch nos dijo que el tiempo de nuestra Redencion habia
llegado y que solo necesitdbamos abrir los ojos para reconocerlo. El Rebe explicé que
existe la idea erronea de que la Gueuld (Redencién) implica entrar en una realidad
completamente nueva. En realidad, con la Gueuld permanecemos en la misma realidad, pero
con una perspectiva radicalmente nueva. De repente, nos daremos cuenta de que lo que antes
percibiamos como obstdculos eran en realidad oportunidades. Lo que nos provocaba
ansiedad era en realidad emocionante: Una nueva aventura por descubrir. Si todo esto
es cierto, ¢por qué pasamos tantas generaciones en el exilio y por qué, incluso 30 afios
después de que el Rebe dijera esto, a tantos de nosotros todavia nos cuesta superar nuestros
obsticulos? La Gueula es un proceso que se ha estado desarrollando desde los albores de
la creacion. Di-s creé un universo fisico y quiere que seamos sus compaiieros para
convertirlo en Su hogar.

Di-s nos dio las materias primas y las herramientas, pero depende de nosotros utilizarlas,
trayendo la conciencia Divina a la existencia fisica mundana. Cada Mitzva que realizamos y
cada acto de bondad trae Divinidad al mundo y lo transforma en un hogar para Di-s. Sin
embargo, este proceso no fue facil. Como Di-s atin estd oculto, no vimos inmediatamente los
efectos de nuestras acciones. Se requirieron muchas generaciones de trabajo para que esta
transformacién se produzca. Finalmente, después de 2000 afios, el Rebe nos dijo que el
proceso esta completo. La Redencion esta en nuestras manos.

B“H - EREV SHABAT PARSHAT SHEMOT - 20 DE TEVET 5786 - VIERNES 9 DE ENERO DE 2026

# 241

La caida del tirano de Venezuela
y la profecia del Rebe de
Lubavitch a fines de 1989

“En la tltima época hubo en todo el
mundo revoluciones extremas, y con la
gracia de Di-s, sucedieron estas
revoluciones con paz y tranquilidad, es
decir, sin guerras ni derramar sangre,
Di-s libre, hasta tal punto que la vida
cotidiana continda.

En un tiempo relativamente corto fueron
cambiados lideres de regimenes que
gobernaron por un tiempo largo.
Entonces, este es un gran y maravilloso
millagro, que estos cambios extremos
que suceden son con tranquilidad y paz,
algo que no tiene similitud en toda la
historia de la humanidad.

Las revoluciones en regimenes y
gobiernos de una nacién estaban
siempre acompafiadas con guerras
sangrientas que complicaban el proceso
de la vida y llevaban a la destrucccion,
Di-s nos proteja.

Y no es necesario irse muy lejos, tal
como vimos en la segunda guerra
mundial, que no vuelva a suceder.

Estas revoluciones son sefiales que son
citadas en las ensefianzas de los sabios
de Israel sobre el periodo de los
Talones del Mashiaj y cuaando vemos
estas grandes revoluciones en nuestros
dias, esto es una sefal adicional que
nos ubicamos en los tltimos instantes
de los Talones del Mashiaj y
enseguida realmente viene nuestro
justo Mashiaj”.

"Hay una certeza total en la Tora, que pasamos sin interrupcion en absoluto,

a la vida eterna de la Era Mesidanica” (El Rebe - Dvar Maljut Shemot 5752)




Jasidismo en la Parshd de la semana Shemot: Sin cambios

El Midrash (Vaikrd Rab4) afirma que hubo cuatro factores responsables de la salida del pueblo judio de Egipto: A) No cambiaron sus
nombres. B) No cambiaron su idioma. C) No se calumniaron entre si. D) No fueron impudicos. Estas virtudes les permitieron soportar
las presiones del exilio y fueron la clave de su liberacion.
La virtud de no cambiar sus nombres sugiere que sus identidades permanecieron intactas. La peor parte de la esclavitud es, sin duda, la
pérdida de identidad. Un esclavo es solo una propiedad; no se diferencia de la casa ni del animal de su amo. Incluso la forma mads
benigna de esclavitud sigue siendo esclavitud, ya que el esclavo no tiene identidad.
Con frecuencia, quienes pierden su identidad internalizan esa pérdida y adoptan la identidad de sus captores. Hoy en dia, esto se conoce
como el "sindrome de Estocolmo", donde el rehén acepta su rol como una extension de su captor y deja de considerarse un ser
humano independiente. EI hecho de que el pueblo judio no cambiara su nombre en Egipto fue su forma de no aceptar el status que se le
impuso. Nunca fueron verdaderamente esclavos y, por lo tanto, eran capaces de ser liberados.
Sin embargo, uno puede ser libre en términos de su identidad esencial y aun as{ abrazar la nomenclatura y el proceso de pensamiento de
la esclavitud. Hay muchos judios, trdgicamente, que han adoptado el idioma de la cultura en la que viven. Y aunque pueden estar
orgullosos de su herencia judia, todavia piensan en términos no judios. Maiménides escribe en una carta que se podria usar la Lengua
Sagrada para temas vulgares y no judaicos, mientras que una lengua secular puede ser el vehiculo para la transmision de ensefianzas
sagradas. No cambiar nuestro idioma se trata mas de no cambiar nuestra forma de pensar que la estructura gramatical y el vocabulario de
ese idioma.
Por citar algunos ejemplos: Algunos piensan en el rabino como el equivalente judio del pastor o sacerdote; la sinagoga como el paralelo
judio de un lugar de culto no judio; y Janucad como la version judia de la festividad de invierno no judia, etc. Sin embargo, en ningin
otro lugar es mas evidente esta distorsion que en el tema de la Redencion y el Mashiaj, que algunos judios conciben en términos
no judios. Por lo tanto, no cambiar su lenguaje significa que no solo mantuvieron su identidad judia, sino también sus conceptos de las
ideas judias; ya que sus procesos de pensamiento permanecieron judios.
Sin embargo, seguimos en el exilio cuando estamos fragmentados y en conflicto unos con otros. Nuestra unidad niega a nuestro
enemigo la capacidad de aplastarnos y esclavizarnos. Somos mas poderosos unidos, no solo porque nuestras ideas y valores son muy
superiores a los de nuestros opresores, sino también porque disfrutamos de una ventaja cuantitativa sobre ellos. Nuestros adversarios
nunca estdn verdaderamente unidos, pues cada uno se deja llevar por su ego, que entra en conflicto con el ego de los demds opresores.
Las coaliciones del mal no representan la verdadera unidad.
En cambio, cuando el pueblo judio actia con amor y respeto mutuo, como lo demuestra la ausencia de calumnias entre ellos, refleja una
armonia y unidad internas que se traducen en su mayor nimero, en lugar de las fuerzas dispares de sus enemigos. A pesar de nuestras
legitimas diferencias, somos inherentemente uno y estamos conectados con el judio mds distante de nosotros, geografica, politica,
emocional, intelectual e incluso religiosamente. ;Somos verdaderamente un solo pueblo! Y, como un solo pueblo, no hay fuerza en el
mundo que pueda impedirnos marchar hacia la Redencion final.

(HAGUEULAH - Adaptado de las ensefianzas del Rebe de Lubavitch)

Velas de Shabat Preguntas sobre el Mashiaj Por qué necesita un Tzadik hacer Teshuva?

Buenos Aires El Zohar (3-153B) escribe que el Mashiaj hara que los Tzadikim hagan Teshuva. Esta pregunta se basa en
7:52 PM una interpretacion errénea de la palabra "Teshuva", que cominmente se traduce como "arrepentimiento” por
Jerusalem los pecados. Literalmente, Teshuva significa retorno: Restaurar el alma a un estado anterior. Cuando el alma
4:13 PM desciende a la tierra y se reviste de cuerpo, cae a un estado espiritual degradado en comparacién con el que
disfrutaba en el Cielo. Hasta entonces, se encontraba en su lugar elevado cerca del trono de Di-s, disfrutando
R del resplandor de lo Divino, y de repente es arrojada a las profundidades, a vivir en un mundo fisico que
4:2,9 PM oculta y niega por completo su origen Divino.
Los Angeles Sin embargo, antes de que el alma descienda a la tierra, se le promete que, si cumple su misién, merecerd
4:44 PM alcanzar un nivel espiritual atin mds elevado que antes de descender a la tierra. Por lo tanto, se puede concluir
Miami que el propésito de nuestro servicio aqui en la tierra es la Teshuva; es decir, regresar al Cielo, pero
5:29 PM alcanzando un nivel ain més elevado que antes. Incluso un Tzadik trabaja toda su vida para restaurar su alma
Santiago de Chile al lugar de donde provino, y de alli a un nivel ain més elevado.
3:38 PM Sin embargo, la Teshuva en si misma tiene sus limitaciones. Incluso el Tzadik mds grande solo puede
México City alcanzar cierto nivel, pero no mds. El nivel que un alma puede alcanzar depende de su completa anulacién ante
5-57 PM Di-s. Incluso el Tzadik mds grande conserva una pequeiia medida de ego y autoconciencia, lo que le impide

absorber plenamente las luces Divinas mds elevadas.

Cuando llegue el Mashiaj, el ego y la autoconciencia desapareceran por completo. Bajo su liderazgo, el
mundo se deleitard en el nivel mds sublime de Santidad que no deja espacio para el ego. Este es el significado
VIENE MASHIAJ de la afirmacién del Zohar: El Mashiaj hard que los Tzadikim hagan Teshuva. El llevard sus almas al mdximo

nivel de unificacién con Di-s, erradicando los dltimos vestigios del ego. (Sefer Maamarim 5711, pag. 45).

Mas contenidos www.vienemashiaj.com - Publicado por Rab. Moshe Blumenfeld - Centro Leoded, Jabad Argentina.

Para donar y ayudar a la difusion de Mashiaj en espaifiol: Transferi en Argentina al Alias VIENEMASHIA J.MP
Dona desde todo el mundo por Zelle o Paypal al usuario vienemashiaj@gmail.com




