AGREGADO

Carta del Rebe
en honor a Tu BiShvat

Baruj Hashem, vispera de Tu BiShvat, 5725
Brooklyn, Nueva York

Nifios queridos que vivan, jpaz y bendicion!

“..Cuando plantamos una semilla o una pequefia germinacion,
debemos cuidarla de malezas y todo tipo de plagas, suministrarle agua,
etc., hasta que crezca y sea un arbol con frutos buenos. Lo mismo sucede
con cada nifio y nifia, sobre los que Di-s, Bendito Sea, dijo a través de su
profeta: “La rama de Mi plantio, la obra de Mis manos para
enorgullecerse”. He aqui, que el Creador, Bendito Sea, plantd en vuestro
interior una alma Sagrada, parte de Di-s, en lo Alto realmente, y recae
sobre ustedes la responsabilidad de cuidar esta “semilla” Divina de
malezas y dafios, esto significa de compafieros incorrectos y abastecer al
alma de aguas vivientes y no hay agua sino la Tor4, la Tora de vida y sus
Mitzvot que son vida para quienes las cumplen. Y entonces Di-s, Bendito
Sea, les otorgara y volvera a otorgarles a ustedes, Su bendicion para que
tengan €xito en ser “arboles” que cargan frutos buenos y alabados, para
alegria de vuestros padres y maestros, para el orgullo y la belleza de
nuestro pueblo, el pueblo de los hijos de Israel”.

Con bendicion para el éxito y las buenas noticias.

Reprinted with permission by:

Centro Leoded - Jabad Argentina & Moshiach Awareness Center,
Jean Jaures 314 a Project of:
1215 Ciudad de Buenos Aires Argentina Enlightenment For The Blind, Inc.
(54911) 3213-4774 602 North Orange Drive.
http://www.centroleoded.org Los Angeles, CA 90036

Translated and Adapted by Tel.: (323) 934-7095 * Fax: (323) 934-7092

Rabbi Moshe Blumenfeld http://www.torah4blind.org
http://www.vienemashiaj.com e-mail: yys@torah4blind.org
e-mail moshe@vienemashiaj.com Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

| For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org |

7'03

DVAR MALJUT

- LA PALABRA DEL REY -

Los mensajes semanales del Rebe de Lubavitch
de los afios 5751/5752 (1991-1992)
sobre la inminente llegada del Mashiaj

BESHALAJ 5752
Ahora, lo fundamental es que debe haber
un sentimiento de alegria porque la Redencion
viene en este instante realmente

MOTZAEI TU BISHVAT, 16 DE SHEVAT 5752
El mes de Shevat, el aniversario del Rebe anterior
y el Maamar Bati Legani, estan asociados a Tu BiShvat

&

BESORAT HAGUEULA
N7IN2N NIIvA

EL ANUNCIO DE LA REDENCION



1. Hay varias dimensiones espirituales importantes en el hecho de que, en este
afio, Tud Shevat, 10 de Shevat, el dia del iortzait (aniversario) del Rebe anterior,
se conmemor? el miércoles, cuarto dia de la semana. Entre ellos:

a) El miércoles es el dia en que las luminarias fueron suspendidas en los cie-
los.

b) El miércoles comienzan los preparativos para el Shabat venidero (que se
asocia al servicio espiritual de los dias previos, y en este caso, el servicio asociado
con el iortzait del Rebe anterior, que se eleva a un nivel superior en este Shabat).
Esto se refleja en que el miércoles se agregan en las plegarias matutinas al final
del cantico de los Leviim del dia, los versiculos de Leju Neranena (los mismos
del comienzo del servicio de Kabalat Shabat).

Este ultimo concepto esta particularmente relacionado con en este Shabat, ya
que es Shabat Shira (el Shabat de la cancion), el Shabat en el que la lectura de la
Tora contiene la cancion cantada por el pueblo judio después del cruce del Mar
Rojo.

Shabat comparte una conexion especial con la cancion como se refleja en el
capitulo de Tehilim que comienza: “Un salmo, una cancion para el dia de Sha-
bat”. En el pensamiento jasidico, se explica que la cancion es un medio a través
del cual, la persona puede ascender a los niveles espirituales mas altos. Por esta
razon, la elevacion de los mundos en Shabat a un nivel espiritual mas alto, se pro-
duce a través de la cancion. En particular, este potencial se otorga en Shabat
Shira, y desde Shabat Shira, el potencial se transmite a los otros Shabatot del
aflo. Por lo tanto, se entiende que Shabat Shira también da lugar a un desarrollo
especial para la elevacion del servicio espiritual de Tud Shevat.

Este Shabat también es significativo porque genera bendiciones para el dia
de Tu BiShvat. Hay dos principios importantes en esta fecha: Es el Aflo Nuevo
de los Arboles y también es el decimoquinto dia del mes, el dia en que la luna
brilla en su plenitud, es decir, la tarea espiritual de este mes se expresa en una
forma completa y plena. Los puntos de conexion a todos los conceptos anteriores
se pueden encontrar en las dos porciones de la Tora asociadas con el presente Sha-
bat: En Beshalaj, que se lee en el servicio de la mafana, y en Itré, que se lee en
el servicio de la tarde.

Hay una conexion entre estas dos lecturas de la Tord. La parsha
Beshalaj marca la finalizacion de la Redencion de Egipto, que esta conectada con

BESORAT HAGUEULA

(pues la plegaria también es llamada himno®, un lenguaje asociado al canto).
Como se sabe, el Alter Rebe solia rezar en voz alta y cantando. Aunque el canto
generalmente esta conectado con la elevacion desde abajo hacia arriba, ahora es
necesario (luego de que se han completado todas las elevaciones) que el canto sea
desde una posicion de apego e inclusion en lo Superior. Esto constituye una pre-
paracion y una introduccion al “canto nuevo” del futuro que viene’®.

[Esto se aplica], en especial, con respecto a la plegaria por la Redencion
verdadera y completa (en particular, luego de que ya “se vencieron todos los pla-
708™% y se completaron todos los aspectos del servicio espiritual, como dice la
Honorable Santidad de mi maestro y suegro, el Rebe, lider de nuestra generacion).
Por lo tanto, ademas de los sentimientos de deseo, anhelo y afioranza por la Re-
dencioén (hasta este momento), debe haber también ahora, fundamentalmente, un
sentimiento de alegria, surgido de la comprension de que la Redencion viene en
la practica, de forma efectiva, en este momento, realmente.

(De las charlas del dia jueves, Parshat Beshalaj,
11 Shevat, y Shabat Parshat Beshalaj, 13 de Shevat, Shabat Shird, 5752)

2

564. Sifti al comienzo de la Parsha Vaetjanan. Y en otras fuentes

565. Hay nueve “cantos” de alabanza a Di-s por varios eventos milagrosos (como la division del
mar Rojo (en esta Parsha) y la victoria en la guerra con Sisra (leida en la Haftara de esta semana)
registrados en el Tanaj. Nuestros sabios enseflan que habra una décima cancion en la Redencion.
Las nueve primeras canciones se titulan “Shira” - cancion en género femenino, mientras que la can-
cion de la futura Redencion se titula “Shir” - cancion en género masculino. La explicacion de esto
en la Cabala y en el Jasidismo, como se menciona en la charla, es que la cancion, en general, es una
expresion del anhelo del inferior al superior, por lo que se llama “Shira” en femenino, porque se
considera que el receptor es inferior al dador. La cancion de la Redencion es en masculino, porque
en la Redencion la ventaja del receptor sobre el dador se revelara como esta escrito en la profecia
de la Redencion de Irmiahu (31:21) “Di-s ha creado algo nuevo en el mundo: que la mujer cortejara
al hombre”. Esta cancion no representa el anhelo de 1o mas bajo por lo mas alto, mas bien representa
la adherencia y la inclusion en lo celestial.

566. Sanhedrin 97B

15



EL ANUNCIO DE LA REDENCION

63.
11 y 13 de Shevat 5752 - 16 y 18 de Enero de 1992

El décimo dia del undécimo mes en nuestra generacion, es el dia de Hi-
lula>*® de la Honorable Santidad de mi maestro y suegro, el Rebe, lider de nuestra
generacion, el dia en que se produjo la elevacion de “todas sus obras, su Tora y su
servicio espiritual que realizo durante su vida™>° a un nivel superior, hasta un as-
censo incomparable... La perfeccion esencial de esto, se alcanzé en el undécimo
dia del undécimo mes en este ario, el cuadragésimo segundo afio (5710-5752
[1950-1992]) que esta relacionado con el Nombre Divino de “Mem-Bet™% a tra-
vés del cual se producen todos los aspectos de la elevacion. Ya se han completado
todas las elevaciones de los cuarenta y dos dias de aniversario del Hilula, asi como
todas las elevaciones a través de nuestras acciones y tareas espirituales de los [0l-
timos] cuarenta y dos afios (sumados a la perfeccion [que expresa el versiculo]
“Y fue a los cuarenta afios™"). Estos [42 afios] son similares a los cuarenta y dos
viajes en el desierto de las naciones en nuestra generacion>* (la Gltima generacion
del exilio y la primera generacion de la Redencion) y de inmediato, de forma in-
minente, realmente, se hace el ingreso a la Tierra buena y amplia con la verdadera
y completa Redencion.

... Hay una ensefianza adicional y también esencial sobre el concepto del
Canto®?, con respecto al servicio espiritual de la plegaria de una forma cantada

558. [Hilula significa literalmente “celebracion de bodas” y se usa para referirse a la reunion de un
alma con su Hacedor]

559. Tania Igueret HaKodesh seccion 27 y su explicacion a continuacion

560. [Hay varios Nombres Divinos, cada uno indica un aspecto o manifestacion diferente de Divi-
nidad. Muchos de estos nombres también tienen representaciones alfanuméricas. Asi, el nombre
“Mem-Bet” es equivalente al nimero 42, segun los valores numéricos del alfabeto hebreo]

561. Devarim 1:3 [Cuarenta afos es un periodo de tiempo, que al culminar, la persona puede llegar
a una plena apreciacion y comprension de lo que le enseid su maestro, por lo tanto, cuarenta afios
después de la desaparicion fisica del Rebe anterior, los logros espirituales de este tiempo llegan a
ser plenamente apreciados]

562. [Esta es una referencia a las cuarenta y dos etapas del viaje del pueblo judio desde Egipto a Is-
rael, segun se registra en la Tora. Dado que nuestra generacion, la generacion de la Redencion, es
una reencarnacién de la generacion del Exodo (ver capitulo 62), los eventos de nuestro tiempo son
paralelos a los de la salida de Egipto, incluidas las etapas del viaje]

563. [Esta es una referencia a la Cancion del Mar, registrada en la lectura de la Tora de Beshalaj e
incluida en el servicio de oracion diario]

14

DVAR MALJUT

la entrega de la Tora que se describe en la parsha Itré como esta escrito: “A/ sacar
al pueblo de la tierra de Egipto, me servirds en este monte”. Y a su vez, la parsha
Itré esta relacionada con la divisién del Mar Rojo descripta en la parsha Beshalaj,
ya que fue la noticia de la division del mar lo que motivé a Itré a visitar a Moshe.

Ambas porciones de la Tora también comparten una conexion con la Era de la
Redencion. La cancién entonada por el pueblo judio durante el cruce del Mar Rojo
contiene varias referencias a la Era de la Redencion. Por ejemplo, el versiculo “e/
Santuario de Di-s establecido por Tus manos”, se refiere al Tercer y definitivo
Beit HaMikdash que se pudo haber construido en ese momento, y el versiculo
final, Y Di-s reinard por siempre eternamente”. De manera similar, el juramento
de Di-s contra Amalek registrado al final de la parshd Beshalaj estara vigente
hasta que Amalek sea eliminado en la Era de la Redencion.

La entrega de la Tora descripta en la parshd Itré también se asocia con la re-
velacion final de “las nuevas [dimensiones de] la Tord que emergeran de Mi”, en
la Era de la Redencion.

La conexion entre todos estos conceptos se puede entender mejor a través del
analisis del versiculo de apertura de la lectura de la Tora: “Y Di-s no eligio el ca-
mino de los filisteos, aunque estaba cerca”. (En la practica, todos los eventos pos-
teriores estan relacionados con esta eleccion. Dado que Di-s llevo al pueblo hacia
el sur, fue necesario que el mar se partiera, alli se encontraron con Amalek y fue
por estos milagros que Itré los visito).

El Midrash explica que “el camino de los filisteos” era un viaje de once dias
y establece una conexion con el versiculo “un viaje de once dias desde Joreb”.
En lugar de tomar este viaje corto, viajaron por el desierto durante cuarenta afios.

El Midrash también relata que el nimero once tiene un significado positivo,
refiriéndose al “mandamiento distinto, ... el primero de los diez, Anoji’, “Soy
Di-s, tu Serior”. En la terminologia cabalistica, el once se refiere al nivel de “uno,
pero no en un sentido numérico”, es decir, la esencia de Di-s que esta por encima
de los diez Sefirot.

A pesar de no elegir guiar a los judios por este camino cercano, Di-s no tuvo
la intencion de quitarles a los judios esta influencia representada por el numero
once que simboliza a la Esencia de la Divinidad. En cambio, la intencion Divina
era que esta influencia trascendente se atrajera, descargara y formara parte del in-
terior de cada judio. Esto se logro a través del viaje de cuarenta afios a través del
desierto que los dotd de “un corazon sabio, ojos que ven y oidos que escuchan”.
Porque fue la internalizacion de este potencial trascendente, lo que los prepard
para la entrada a Eretz Israel.

Esta absorcion de la Esencia Divina se logro a través de los cuarenta y dos via-
jes del pueblo judio a través del desierto. Parte del proposito de este viaje fue ele-
var las chispas de Divinidad encerradas en las entidades materiales que los judios
utilizaron durante el mismo. Estas chispas habian caido a niveles bajos, hasta la



BESHALAJ

dimension negativa del numero once. Sin embargo, a través de los esfuerzos del
pueblo judio, estas dimensiones negativas pudieron ser anuladas, y el poder posi-
tivo de estos potenciales trascendentes pudieron ser revelados. De hecho, este ser-
vicio espiritual atrae y descarga la energia trascendente (el nimero once) dentro
del contexto de las limitaciones mundanas, a las que se alude en los Diez Manda-
mientos. Este es el significado de Iud Shevat, el dia diez del mes once, la cone-
xi6n entre lo trascendente y lo mundano, que revela definitivamente la presencia
Divina en la existencia.

Si Di-s hubiera llevado a los judios a Eretz Israel en el viaje corto de once dias,
esta cualidad trascendente se habria revelado desde arriba, pero no habria perme-
ado al pueblo judio tal como existe en su propio contexto, hubiera sido una brisa
pasajera. Al hacer que el viaje durara cuarenta afios, la calidad trascendente aso-
ciada con el nimero once se absorbi6 y naturalizé en el interior de cada judio a
través de la tarea espiritual de la Tord y sus Mitzvot, que elevan el marco de refe-
rencia material en el que vivimos, transforméandose en una parte integral de nuestra
existencia.

Basandonos en lo anterior, podemos apreciar como los eventos mencionados
en las porciones de la Tora de Beshalaj y de Itro sirven como preparacion para la
revelacion final de la Tora en la Era de la Redencion. La Tora que se revelara en
la Era de la Redencion también se transmitio en la revelacion en el Monte de Sinai.
Sin embargo, los conceptos que se revelaran en ese momento se han mantenido
ocultos hasta el punto de que se describen como “las nuevas [dimensiones de] la
Tora que emergerdn de M1, es decir, una nueva entidad nunca antes apreciada.

Este concepto se relaciona con el contraste entre los nimeros diez y once men-
cionados anteriormente. La entrega de la Tora se asocié con los Diez Mandamien-
tos y, por lo tanto, refleja como la Tora se encierra dentro de los limites de la
existencia mundana. Por esta razdn, la entrega de la Tora est4 asociada con Niglé,
las dimensiones reveladas de la ley de la Tora que nos proporcionan pautas para
nuestra conducta dentro de este mundo. A la inversa, la revelacion de “las nuevas
[dimensiones de] la Tora que emergeran de Mi” se asocian con el nimero once,
la dimension trascendente mencionada anteriormente, que comenzd su apertura
con la aparicion del Jasidismo, que es el interior de la Tora.

En este contexto, el deambular del pueblo judio a lo largo de los siglos por tie-
rras extranjeras puede compararse con los viajes a través del desierto, ya que estos
destierros continuos provocaron la elevacion de las chispas de Divinidad conte-
nidas en las naciones en las que vivian. Finalmente, esta tarea espiritual conducira
al cumplimiento de la profecia “Haré que el espiritu de impureza se elimine de la
tierra”, y esto se reflejara con la erradicacion de Amalek.

En ese momento, mereceremos tomar posesion de Eretz Israel en plenitud,
una tierra de diez naciones, incluidas no solo las tierras de las siete naciones ca-
naneas, sino también las tierras de los Keni, Kenizi y Kadmoni. Ademas, Eretz

BESORAT HAGUEULA

riam a causa de la amargura’*°) a causa de la extension del exilio y llega a expre-
sarse con un clamor desde lo mas profundo del corazén, “;hasta cudando, hasta
cuando, hasta cuando [permaneceremos en el exilio]!” ..., sumado a esto, las mu-
jeres justas estan compenetradas e imbuidas (también y fundamentalmente) en un
sentimiento de alegria; la mayor alegria que se expresa en una canto, debido a la
gran confianza de que “He aqui, que éste (el rey Mashiaj) viene"’, jy ya ha ve-
nido!

(De las charlas de Shabat Parshat Bo, 6 Shevat, y Shabat Parshat Beshalaj,
Shabat Shira, 13 Shevat, 5752)

2

556. Shemot Raba, al comienzo del capitulo 26. Shir HaShirim Rab4 2:11. [Miriam y merirut (amar-
gura) comparten en hebreo, la misma raiz de letras]
557. Shir HaShirim 2:8 y Shir HaShirim sobre el versiculo

13



EL ANUNCIO DE LA REDENCION

62.
6y 13 de Shevat 5752 - 11 y 18 de Enero de 1992

Esta explicado en los escritos de [Rabi Itzjak Luria] el Arizal’**, que la
generacion de la Redencion futura es la reencarnacion de la generacion que salid
de Egipto. Por consiguiente, las mujeres justas de nuestra generacion, en cuyo
meérito seremos redimidos, son las mismas mujeres justas en cuyo mérito salimos
de Egipto.

Por cuanto que nuestra generacion, es la Giltima del exilio y la primera ge-
neracion de la Redencion, tal como son las palabras de la Honorable Santidad de
mi maestro y suegro, el Rebe, lider de la generacion, sobre que ya todos los as-
pectos de la tarea espiritual se han completado y estamos listos para dar la bien-
venida a nuestro justo Mashiaj, por lo tanto, el Rebe, lider de nuestra generacion,
se esforzo por activar e influir mas en las mujeres, a fin de acelerar y apurar la
Redencion que viene por el mérito de las mujeres justas de nuestra generacion.

... Hay una leccion especial y esencial con respecto al concepto del canto,
como se enfatiza en el canto de Miriam y en el canto de Devora:

Asi como en la salida de Egipto “las mujeres justas de la generacion es-
taban confiadas en que El Santo, Bendito Sea El, haria milagros por ellas y saca-
ron panderetas de Egipto™?* [para celebrar esos milagros], de la misma forma
también, en la Redencion de este ultimo exilio, las mujeres justas de Israel deben
estar confiadas y con certeza que ellas estdin confiadas, que de inmediato, ense-
guida, realmente, viene la Redencion verdadera y completa. [Tan fuerte es su con-
viccidn que] comienzan inmediatamente (en los ultimos instantes del exilio) a
cantar y a bailar con panderetas, jpor la llegada de la Redencion verdadera y
completa!

Y en mayor detalle: Junto con la plegaria, el pedido y la demanda para
que El Santo, Bendito Sea El, traiga la Redencion, de inmediato, ya mismo, que
se manifiesta por medio de un sentimiento de dolor y amargura (“Se la llam6 Mi-

554. Shaar HaGuilgulim, Introduccion 20. Likutei Tora y Sefer HaLikutim Shemot 3:4
555. Explicacion de Rashi sobre Shemot 15:20 [Miriam proviene de la palabra hebrea “Mar” que
significa amarga]

12

DVAR MALJUT

Israel se extendera por todo el mundo, revelando como el mundo es la morada de
Di-s.

Existe una conexion entre lo anterior y Shabat Shira, “el Shabat de la can-
cion”. Como se mencion6 anteriormente, la cancion es un medio de ascenso y
también un medio para la revelacion. En este contexto, podemos desarrollar las
ideas explicadas por nuestros sabios sobre que existieron hasta ahora, nueve can-
ciones cantadas por el pueblo judio y en la Era de la Redencion, cantaremos la
décima cancion, “una nueva cancion”.

Nuestros sabios contintan diciendo que las canciones anteriores se conocen
como shira, el género femenino de la palabra cancion, mientras que la “nueva
cancion” de la Era de la Redencion se conoce como shir, el género masculino de
la palabra. Todas las canciones anteriores se refieren a los esfuerzos del pueblo
judio (que simboliza la dimensién femenina, como se explica en los comentarios
a Shir HaShirim) para ascender a un nivel espiritual mas alto y elevar su entorno.
En contraste, la cancion de la Era de la Redencion sera un cantico de revelacion
desde Arriba (la dimension masculina que simboliza al Creador).

Lo anterior es particularmente relevante para el mes de Shevat, ya que She-
vat es el undécimo mes del afio (contando desde Nisan, el mes de la Redencion).
Hay un énfasis especial en lo que venimos estudiando sobre los dias diez y once de
este mes. El décimo dia de Shevat es la lortzait del Rebe anterior, el dia en que
“todos los actos, ensefianzas y servicios que realizo a lo largo de su vida” se ele-
van a un nivel superior. El potencial positivo generado en este dia se destaca es-
pecialmente en este aflo cuando Tud Shevat cae un miércoles, el dia en que las
luminarias fueron suspendidas en los cielos, es decir, un dia asociado con la reve-
lacion.

El estado elevado alcanzado se refleja en el undécimo dia (11 de Shevat)
cuando la calidad de la revelacion trascendente se expresa en el ciclo mensual y
en el ciclo diario (Es el dia 11 del mes 11). Lo mas singular de esto, es la conme-
moracion de estas fechas en el presente aflo, ya que este es el cuadragésimo se-
gundo aniversario del Iortzait del Rebe Anterior (1950-1992), que indica que
“los 42 viajes a través del desierto” para elevar al pueblo judio y el entorno en el
que viven han sido completados y nosotros, la tltima generacion del exilio y la
primera generacion de la Redencion, estamos preparados para entrar en Eretz Is-
rael.

Una ensefianza adicional y también primordial en el concepto de la cancion es
con respecto a la plegaria (que también es llamada cancion), que debe ser recitada
en un forma de cancidén (como sabemos del Alter Rebe que rezaba en voz alta 'y
cantando). Pues sumado a que la cancion es un movimiento de ascenso desde lo
humano, sin embargo, ahora, luego de haber finalizado todos los ascensos, la can-
cion debe expresar la devocion e integracion en las Alturas Superiores, como
preparacion e inicio de la “nueva cancion” de la era del Mashiaj.



BESHALAJ

En especial esto debe expresarse en la plegaria por la Redencion verdadera y
completa (luego que ya se vencieron todos los plazos y se completo toda la tarea
como dijo el Rebe anterior), pues sumado a un sentimiento de anhelo y deseo por
la Redencion, ahora, lo fundamental es que debe haber un sentimiento de ale-
gria porque la Redencion viene en este instante realmente.

2. Este Shabat también influencia bendiciones en el dia de Tu BiShvat, “el
Afio Nuevo de los Arboles”, un dia que comparte una conexion con las siete es-
pecies de productos por los cuales Eretz Israel es alabada: Trigo, cebada, uvas,
higos, granadas, aceituna (aceite) y datiles (miel). Esto es relevante para cada
judio, ya que cada judio es como Eretz Israel, “una tierra deseada” que puede dar
las siete especies de productos, es decir, desarrollar siete modos diferentes de ser-
vicio a Di-s.

Es apropiado mencionar la importancia de realizar farbrenguens en Tu BiSh-
vat en todos los lugares. En estos farbrenguens, se debe enfatizar como cada judio
es “una tierra deseada” y posee en si mismo el potencial para expresar un modo
de servicio espiritual apropiado para cada uno de los siete tipos de productos por
los cuales Eretz Israel es clogiada.

Cada judio tiene un tesoro de potenciales espirituales que le permite llevar a
cabo estas tareas espirituales. Esto también incluye la revelacion de los secretos
de la Tora, la mision que se alude en el versiculo “la leche y la miel estan debajo
de tu lengua”. Con seguridad aprovecharan el farbrenguen de Rosh HaShana de
los arboles para despertar el deseo, las afioranzas y hasta un sentimiento de alegria
por la noticia que de inmediato ingresamos a la tierra de Israel, para comer de sus
frutos, saciarnos de su bondad y cumplir todas las mitzvot que dependen de ella,
en la maxima plenitud. Y que sea la voluntad de Di-s y lo fundamental, que aun
antes del 15 de Shevat sea la culminacion y perfeccion del florecimiento de “Un
hombre cuyo nombre es Tzemaj” (Florecimiento, Nombre del Mashiaj) y sobre
quien esta escrito “Se levantara un Shevet (un rey gobernante) de Israel” y “saldra
un retonio del tronco de Ishai y una rama brotard de sus raices”, pues se establecio
un rey de la dinastia de David, libro las batallas de Di-s y construy6 el Gran Tem-
plo en su lugar.

DVAR MALJUT

para que puedan hacer lo mismo, mereceremos proceder a Eretz
Israel, a Jerusalem y al Beit HaMikdash con la Redencion verdadera
y completa. Que esto suceda de inmediato, realmente.

(El Rebe - Sefer HaSijot 5752 - Hitvaduiot - Motzaei TuBiShvat)

Para recibir todas las semanas este fasciculo con
las enseiianzas del Rebe de Lubavitch traducidas
al espaifiol, envia un mensaje de WhatsApp al
+54911-3213-4774

nnWI Ny
THY21YMYa 1”Y BN I N2 INOK MY NN
YaWN’n N"N YRY,’2 DY 911 170N
SNaNan
*
M1 "y DM
PPV N2 NN I AYN 3 N"nn
THYaYm /

11



Motzaei Tu BiShvat, 16 de Shevat 5752

Granadas: En este contexto, encontramos la expresion “lleno de
Mitzvot como una granada esté llena de semillas”. Por un lado, cada
una de las semillas de la granada es una entidad separada, por otro lado,
la separacion es parte integral del fruto mismo. Esto alude al concepto
de que cada Mitzva tiene su propia importancia especial pero que esta
importancia especial, la otorga la Tora y no entidades externas.

Aceitunas: Las aceitunas son amargas. Esto implica que aunque
la vida de un judio debe caracterizarse por la dulzura y la bondad,
debe, en momentos de introspeccion, llegar a un estado de amargura
al evaluar sus logros espirituales.

La amargura (merirut en hebreo m7"n) también se asocia con
Miriam (2*7»). La Tor4 la describe como parada a un lado esperando
a ver qué le sucedera a Moisés. Hay una cualidad de Moisés en cada
alma judia. Miriam defiende esa cualidad y ayuda a que se
desarrolle. Ademas, Miriam tiene influencia sobre el Faraon, como
se refleja en la narrativa de la Tora. Fue ella quien hizo que la hija
del Faraon cuidara adecuadamente a Moisés.

Datiles: En el versiculo citado anteriormente se hace referencia a
los datiles como “miel”, que se refiere a Pnimiut HaTora, la
dimension interior de la Tord. El estudio de estos temas fortalece las
dimensiones internas del alma judia, el aspecto de nuestro ser que,
en verdad, controla nuestras vidas.

La fecha también esta asociada con Devora, la Profetisa, que se
menciona en la Haftara del Shabat Parshat Beshalaj. Porque se la
describe juzgando al pueblo “bajo la palmera datilera de Devora”.
Ella comparte una conexion con la Redencion definitiva porque a
través de sus esfuerzos, “la tierra estuvo en reposo durante cuarenta
afios”, y el concepto de cuarenta, estd asociados con la Redencion.

Al desarrollar un servicio espiritual que se relacione con todas
estas cualidades y al difundir estos conceptos con otras personas

10

Motzaei Tu
BiShvat

.16 de Shevat 5752
oo (1991)

1. Tu BiShvat, ademas de ser el Ano Nuevo de los arboles,
también es el dia quince del mes, el dia en que la luna brilla en su
plenitud. Esto es en particular importante en el mes de Shevat, el
undécimo mes del afio, un nimero que tiene un significado especial
como se explicd en ocasiones anteriores.

El mes de Shevat estd conectado con el aniversario del Rebe
anterior y el Maamar (discurso jasidico) asociado con ese dia que se
titula Bati Legani, “Vine a Mi jardin”. Aqui existe una conexion con

“el Afio Nuevo de los arboles”, ya que los arboles son un
elemento fundamental de un jardin.

“El Ano Nuevo de los arboles” nos brinda lecciones aplicables
en nuestro servicio a Di-s. Ademas, las palabras hebrea traducidas
como “Afio Nuevo”, Rosh HaShand, significan literalmente “la
cabeza del ano”. Asi como la cabeza contiene la fuerza vital para
todo el cuerpo, cada dia al que se hace referencia como “la cabeza
del ano” contiene la fuerza vital para los dias siguientes hasta que
ese dia sea conmemorado nuevamente.

Existe una dificultad de comprension con respecto al nombre
“Afio Nuevo de los Arboles”. Por un lado, como su nombre lo
indica, es relevante para los arboles y no para otro tipo de productos.
Por otro lado, encontramos una conexion especial entre esta fecha y



Motzaei Tu BiShvat, 16 de Shevat 5752

las siete especies de productos con los que Eretz (la Tierra de) Israel
fue bendecida: Trigo, cebada, uva, higo, granada, aceituna y datil.
Las dos primeras de estas especies, el trigo y la cebada, son cereales,
no frutos.

Como respuesta, se puede explicar, que el hecho de que la
mayoria de las especies mencionadas en el versiculo sean frutos,
indica que la bendicion principal esta asociada con los frutos. Sin
embargo, dado que Tu BiShvat transmite bendicion a las siete
especies de productos con los que la Tierra de Israel es bendecida,
también tiene relevancia para las especies de trigo y cebada.

Las lecciones que podemos derivar de Tu BiShvat estan
asociadas con la palabra Eretz que significa “tierra” o “territorio”.
En un sentido espiritual, la palabra Eretz se asocia con el servicio de
“correr hacia la voluntad del Creador”, es decir, que una persona
debe dedicarse ansiosamente al cumplimiento de la voluntad de Di-
s. Esto se relaciona con cada judio porque en el versiculo “seréis una
tierra deseada para Mi”, el Baal Shem Tov explicé que cada judio
es una tierra deseada. Asi como en las profundidades de la tierra hay
piedras preciosas, asi también cada judio tiene piedras preciosas
dentro de €l. Sin embargo, asi como en el mundo en general, las
piedras preciosas no suelen estar esparcidas sobre la faz de la tierra,
sino que deben ser extraidas de las profundidades, asi también,
dentro de cada judio, se debe realizar un esfuerzo, “Me esforcé y
hall¢”, para que estas piedras preciosas sean descubiertas. De
manera similar, para producir los frutos espirituales de nuestra alma,
es necesario arar, sembrar y otras actividades.

Esto esta aludido en el versiculo “la tierra que produce pan”. No
hace falta decir que la tierra no produce pan ni ningun otro tipo de
producto por si sola, y requiere que el hombre realice diversas
actividades como arar, sembrar y similares, para que la tierra

DVAR MALJUT

produzca estos productos.

El hecho de que a un judio se le exija realizar tales labores es un
descenso, porque en verdad, cada judio es, por asi decirlo, un hijo
unico para Di-s mismo. Por lo tanto, debe estar siempre junto a su
Padre, definitivamente, el descenso al exilio esté fuera de lugar. Este
descenso, sin embargo, tiene el propdsito de ascender, elevar al
judio a un nivel mas alto que antes.

2. Hay un paralelo con cada una de las siete especies por las que
se elogia a Eretz Israel en nuestro servicio espiritual. Esto se
explicara en el orden en que se mencionan las especies en la Tora
(Devarim 8:8):

Trigo: Nuestros Sabios describen el trigo como “alimento para
humanos”. Por lo tanto, se refiere al servicio espiritual que involucra
el aspecto de nuestro ser que es humano, el alma Divina. El uso del
término “comida” implica que este servicio, como la comida real,
debe ser asimilado a nuestro ser.

Cebada; Nuestros Sabios se refieren a la cebada como “alimento
para animales”, es decir, la elevacion del alma animal. Dado que
este servicio espiritual es mas dificil que el primero, entonces lo
sigue.

Uvas: Las uvas se utilizan para producir vino que “alegra a Di-s
y a los hombres”.

Higos: La Tord relata que los higos se utilizaron para
confeccionar las primeras ropas usadas por el hombre.
Posteriormente, Di-s le dio al hombre “vestimentas de cuero”. Con
respecto a estas prendas de cuero, encontramos que Rabi Meir se
refiere a ellas como 7X NN, “prendas de luz”, en lugar de n1n>
7y, “prendas de cuero”. (Por la similitud en hebreo de las palabras
"luz" y "cuero"). Esto implica que el servicio espiritual de un judio
debe implicar difundir la luz Divina por todo el mundo.



