
BESHALAJ 5752
Ahora, lo fundamental es que debe haber

un sentimiento de alegría porque la Redención 
viene en este instante realmente

MOTZAEI TU BISHVAT, 16 DE SHEVAT 5752 
El mes de Shevat, el aniversario del Rebe anterior 

y el Maamar Bati Legani, están asociados a Tu BiShvat

&

swwxc

BESORAT HAGUEULÁ 

vkutdv ,ruac 
EL ANUNCIO DE LA REDENCIÓN

DVAR MALJUT
- LA PALABRA DEL REY -

Los mensajes semanales del Rebe de Lubavitch
de los años 5751/5752 (1991-1992)

sobre la inminente llegada del Mashíaj

16

AGREGADO 
 

Carta del Rebe 
en honor a Tu BiShvat 

 
Baruj Hashem, víspera de Tu BiShvat, 5725 
Brooklyn, Nueva York 
 

Niños queridos que vivan, ¡paz y bendición! 

“...Cuando plantamos una semilla o una pequeña germinación, 
debemos cuidarla de malezas y todo tipo de plagas, suministrarle agua, 
etc., hasta que crezca y sea un árbol con frutos buenos. Lo mismo sucede 
con cada niño y niña, sobre los que Di-s, Bendito Sea, dijo a través de su 
profeta: “La rama de Mi plantío, la obra de Mis manos para 
enorgullecerse”. He aquí, que el Creador, Bendito Sea, plantó en vuestro 
interior una alma Sagrada, parte de Di-s, en lo Alto realmente, y recae 
sobre ustedes la responsabilidad de cuidar esta “semilla” Divina de 
malezas y daños, esto significa de compañeros incorrectos y abastecer al 
alma de aguas vivientes y no hay agua sino la Torá, la Torá de vida y sus 
Mitzvot que son vida para quienes las cumplen. Y entonces Di-s, Bendito 
Sea, les otorgará y volverá a otorgarles a ustedes, Su bendición para que 
tengan éxito en ser “árboles” que cargan frutos buenos y alabados, para 
alegría de vuestros padres y maestros, para el orgullo y la belleza de 
nuestro pueblo, el pueblo de los hijos de Israel”. 

12

For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org

Centro Leoded - Jabad Argentina
Jean Jaures 314

1215 Ciudad de Buenos Aires Argentina
(54911) 3213-4774

http://www.centroleoded.org
Translated and Adapted by
Rabbi Moshe Blumenfeld

http://www.vienemashiaj.com
e-mail moshe@vienemashiaj.com

Moshiach Awareness Center,
a Project of:

Enlightenment For The Blind, Inc.
602 North Orange Drive. 
Los Angeles, CA 90036

Tel.: (323) 934-7095  * Fax: (323) 934-7092
http://www.torah4blind.org

e-mail: yys@torah4blind.org
Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Reprinted with permission by:
&

Printed in the U.S.A.

Con bendición para el éxito y las buenas noticias. 



15

                                   BESORAT HAGUEULÁ 151

(pues la plegaria también es llamada himno564, un lenguaje asociado al canto). 
Como se sabe, el Alter Rebe solía rezar en voz alta y cantando. Aunque el canto 
generalmente está conectado con la elevación desde abajo hacia arriba, ahora es 
necesario (luego de que se han completado todas las elevaciones) que el canto sea 
desde una posición de apego e inclusión en lo Superior. Esto constituye una pre-
paración y una introducción al “canto nuevo” del futuro que viene565. 

 
[Esto se aplica], en especial, con respecto a la plegaria por la Redención 

verdadera y completa (en particular, luego de que ya “se vencieron todos los pla-
zos”566 y se completaron todos los aspectos del servicio espiritual, como dice la 
Honorable Santidad de mi maestro y suegro, el Rebe, líder de nuestra generación). 
Por lo tanto, además de los sentimientos de deseo, anhelo y añoranza por la Re-
dención (hasta este momento), debe haber también ahora, fundamentalmente, un 
sentimiento de alegría, surgido de la comprensión de que la Redención viene en 
la práctica, de forma efectiva, en este momento, realmente. 

 
(De las charlas del día jueves, Parshat Beshalaj, 

11 Shevat, y Shabat Parshat Beshalaj, 13 de Shevat, Shabat Shirá, 5752) 
 
 
 
 
 
 

564. Sifri al comienzo de la Parshá Vaetjanan. Y en otras fuentes 
565. Hay nueve “cantos” de alabanza a Di-s por varios eventos milagrosos (como la división del 
mar Rojo (en esta Parshá) y la victoria en la guerra con Sisra (leída en la Haftará de esta semana) 
registrados en el Tanaj. Nuestros sabios enseñan que habrá una décima canción en la Redención. 
Las nueve primeras canciones se titulan “Shira” - canción en género femenino, mientras que la can-
ción de la futura Redención se titula “Shir” - canción en género masculino. La explicación de esto 
en la Cábala y en el Jasidismo, como se menciona en la charla, es que la canción, en general, es una 
expresión del anhelo del inferior al superior, por lo que se llama “Shira” en femenino, porque se 
considera que el receptor es inferior al dador. La canción de la Redención es en masculino, porque 
en la Redención la ventaja del receptor sobre el dador se revelará como está escrito en la profecía 
de la Redención de Irmiahu (31:21) “Di-s ha creado algo nuevo en el mundo: que la mujer cortejará 
al hombre”. Esta canción no representa el anhelo de lo más bajo por lo más alto, más bien representa 
la adherencia y la inclusión en lo celestial.  
566. Sanhedrín 97B

2

1. Hay varias dimensiones espirituales importantes en el hecho de que, en este
año, Iud Shevat, 10 de Shevat, el día del iortzait (aniversario) del Rebe anterior,
se conmemoró el miércoles, cuarto día de la semana. Entre ellos:

a) El miércoles es el día en que las luminarias fueron suspendidas en los cie-
los.

b) El miércoles comienzan los preparativos para el Shabat venidero (que se
asocia al servicio espiritual de los días previos, y en este caso, el servicio asociado
con el iortzait del Rebe anterior, que se eleva a un nivel superior en este Shabat).
Esto se refleja en que el miércoles se agregan en las plegarias matutinas al final
del cántico de los Leviím del día, los versículos de Lejú Neranená (los mismos
del comienzo del servicio de Kabalat Shabat).

Este último concepto está particularmente relacionado con en este Shabat, ya
que es Shabat Shirá (el Shabat de la canción), el Shabat en el que la lectura de la
Torá contiene la canción cantada por el pueblo judío después del cruce del Mar
Rojo.

Shabat comparte una conexión especial con la canción como se refleja en el
capítulo de Tehilim que comienza: “Un salmo, una canción para el día de Sha-
bat”. En el pensamiento jasídico, se explica que la canción es un medio a través
del cual, la persona puede ascender a los niveles espirituales más altos. Por esta
razón, la elevación de los mundos en Shabat a un nivel espiritual más alto, se pro-
duce a través de la canción. En particular, este potencial se otorga en Shabat

Shirá, y desde Shabat Shirá, el potencial se transmite a los otros Shabatot del
año. Por lo tanto, se entiende que Shabat Shirá también da lugar a un desarrollo
especial para la elevación del servicio espiritual de Iud Shevat.

Este Shabat también es significativo porque genera bendiciones para el día
de Tu BiShvat. Hay dos principios importantes en esta fecha: Es el Año Nuevo
de los Árboles y también es el decimoquinto día del mes, el día en que la luna
brilla en su plenitud, es decir, la tarea espiritual de este mes se expresa en una
forma completa y plena. Los puntos de conexión a todos los conceptos anteriores
se pueden encontrar en las dos porciones de la Torá asociadas con el presente Sha-
bat: En Beshalaj, que se lee en el servicio de la mañana, y en Itró, que se lee en
el servicio de la tarde.

Hay una conexión entre estas dos lecturas de la Torá. La parshá
Beshalaj marca la finalización de la Redención de Egipto, que está conectada con

BESHALAJ
5752



3

158 · DVAR MALJUT

la entrega de la Torá que se describe en la parshá Itró como está escrito: “Al sacar
al pueblo de la tierra de Egipto, me servirás en este monte”. Y a su vez, la parshá
Itró está relacionada con la división del Mar Rojo descripta en la parshá Beshalaj,
ya que fue la noticia de la división del mar lo que motivó a Itró a visitar a Moshe.

Ambas porciones de la Torá también comparten una conexión con la Era de la
Redención. La canción entonada por el pueblo judío durante el cruce del Mar Rojo
contiene varias referencias a la Era de la Redención. Por ejemplo, el versículo “el
Santuario de Di-s establecido por Tus manos”, se refiere al Tercer y definitivo
Beit HaMikdash que se pudo haber construido en ese momento, y el versículo
final, “Y Di-s reinará por siempre eternamente”. De manera similar, el juramento
de Di-s contra Amalek registrado al final de la parshá Beshalaj estará vigente
hasta que Amalek sea eliminado en la Era de la Redención.

La entrega de la Torá descripta en la parshá Itró también se asocia con la re-
velación final de “las nuevas [dimensiones de] la Torá que emergerán de Mí”, en
la Era de la Redención. 

La conexión entre todos estos conceptos se puede entender mejor a través del
análisis del versículo de apertura de la lectura de la Torá: “Y Di-s no eligió el ca-
mino de los filisteos, aunque estaba cerca”. (En la práctica, todos los eventos pos-
teriores están relacionados con esta elección. Dado que Di-s llevó al pueblo hacia
el sur, fue necesario que el mar se partiera, allí se encontraron con Amalek y fue
por estos milagros que Itró los visitó).

El Midrash explica que “el camino de los filisteos” era un viaje de once días

y establece una conexión con el versículo “un viaje de once días desde Joreb”.
En lugar de tomar este viaje corto, viajaron por el desierto durante cuarenta años.

El Midrash también relata que el número once tiene un significado positivo,
refiriéndose al “mandamiento distinto, ... el primero de los diez, Anoji”, “Soy
Di-s, tu Señor”. En la terminología cabalística, el once se refiere al nivel de “uno,
pero no en un sentido numérico”, es decir, la esencia de Di-s que está por encima
de los diez Sefirot.

A pesar de no elegir guiar a los judíos por este camino cercano, Di-s no tuvo
la intención de quitarles a los judíos esta influencia representada por el número
once que simboliza a la Esencia de la Divinidad. En cambio, la intención Divina
era que esta influencia trascendente se atrajera, descargara y formara parte del in-
terior de cada judío. Esto se logró a través del viaje de cuarenta años a través del
desierto que los dotó de “un corazón sabio, ojos que ven y oídos que escuchan”.
Porque fue la internalización de este potencial trascendente, lo que los preparó
para la entrada a Eretz Israel.

Esta absorción de la Esencia Divina se logró a través de los cuarenta y dos via-
jes del pueblo judío a través del desierto. Parte del propósito de este viaje fue ele-
var las chispas de Divinidad encerradas en las entidades materiales que los judíos
utilizaron durante el mismo. Estas chispas habían caído a niveles bajos, hasta la

14

150                                   EL ANUNCIO DE LA REDENCIÓN

63. 
 

11 y 13 de Shevat 5752 - 16 y 18 de Enero de 1992 
 
El décimo día del undécimo mes en nuestra generación, es el día de Hi-

lula558 de la Honorable Santidad de mi maestro y suegro, el Rebe, líder de nuestra 
generación, el día en que se produjo la elevación de “todas sus obras, su Torá y su 
servicio espiritual que realizó durante su vida”559 a un nivel superior, hasta un as-
censo incomparable... La perfección esencial de esto, se alcanzó en el undécimo 
día del undécimo mes en este año, el cuadragésimo segundo año (5710-5752 
[1950-1992]) que está relacionado con el Nombre Divino de “Mem-Bet”560 a tra-
vés del cual se producen todos los aspectos de la elevación. Ya se han completado 
todas las elevaciones de los cuarenta y dos días de aniversario del Hilula, así como 
todas las elevaciones a través de nuestras acciones y tareas espirituales de los [úl-
timos] cuarenta y dos años (sumados a la perfección [que expresa el versículo] 
“Y fue a los cuarenta años”561). Estos [42 años] son similares a los cuarenta y dos 
viajes en el desierto de las naciones en nuestra generación562 (la última generación 
del exilio y la primera generación de la Redención) y de inmediato, de forma in-
minente, realmente, se hace el ingreso a la Tierra buena y amplia con la verdadera 
y completa Redención. 

 
... Hay una enseñanza adicional y también esencial sobre el concepto del 

Canto563, con respecto al servicio espiritual de la plegaria de una forma cantada 

558. [Hilula significa literalmente “celebración de bodas” y se usa para referirse a la reunión de un 
alma con su Hacedor] 
559. Tania Igueret HaKodesh sección 27 y su explicación a continuación 
560. [Hay varios Nombres Divinos, cada uno indica un aspecto o manifestación diferente de Divi-
nidad. Muchos de estos nombres también tienen representaciones alfanuméricas. Así, el nombre 
“Mem-Bet” es equivalente al número 42, según los valores numéricos del alfabeto hebreo]  
561. Devarim 1:3 [Cuarenta años es un período de tiempo, que al culminar, la persona puede llegar 
a una plena apreciación y comprensión de lo que le enseñó su maestro, por lo tanto, cuarenta años 
después de la desaparición física del Rebe anterior, los logros espirituales de este tiempo llegan a 
ser plenamente apreciados]  
562. [Esta es una referencia a las cuarenta y dos etapas del viaje del pueblo judío desde Egipto a Is-
rael, según se registra en la Torá. Dado que nuestra generación, la generación de la Redención, es 
una reencarnación de la generación del Éxodo (ver capítulo 62), los eventos de nuestro tiempo son 
paralelos a los de la salida de Egipto, incluidas las etapas del viaje] 
563. [Esta es una referencia a la Canción del Mar, registrada en la lectura de la Torá de Beshalaj e 
incluida en el servicio de oración diario]



13

                                   BESORAT HAGUEULÁ 149

riam a causa de la amargura”556) a causa de la extensión del exilio y llega a expre-
sarse con un clamor desde lo más profundo del corazón, “¡hasta cuándo, hasta 
cuándo, hasta cuándo [permaneceremos en el exilio]!”..., sumado a esto, las mu-
jeres justas están compenetradas e imbuidas (también y fundamentalmente) en un 
sentimiento de alegría; la mayor alegría que se expresa en una canto, debido a la 
gran confianza de que “He aquí, que éste (el rey Mashíaj) viene”557, ¡y ya ha ve-
nido! 

 
(De las charlas de Shabat Parshat Bo, 6 Shevat, y Shabat Parshat Beshalaj, 

Shabat Shirá, 13 Shevat, 5752) 
 
 
 

556. Shemot Rabá, al comienzo del capítulo 26. Shir HaShirim Rabá 2:11. [Miriam y merirut (amar-
gura) comparten en hebreo, la misma raíz de letras]  
557. Shir HaShirim 2:8 y Shir HaShirim sobre el versículo

4

BESHALAJ · 159

dimensión negativa del número once. Sin embargo, a través de los esfuerzos del
pueblo judío, estas dimensiones negativas pudieron ser anuladas, y el poder posi-
tivo de estos potenciales trascendentes pudieron ser revelados. De hecho, este ser-
vicio espiritual atrae y descarga la energía trascendente (el número once) dentro
del contexto de las limitaciones mundanas, a las que se alude en los Diez Manda-
mientos. Este es el significado de Iud Shevat, el día diez del mes once, la cone-
xión entre lo trascendente y lo mundano, que revela definitivamente la presencia
Divina en la existencia. 

Si Di-s hubiera llevado a los judíos a Eretz Israel en el viaje corto de once días,
esta cualidad trascendente se habría revelado desde arriba, pero no habría perme-
ado al pueblo judío tal como existe en su propio contexto, hubiera sido una brisa
pasajera. Al hacer que el viaje durara cuarenta años, la calidad trascendente aso-
ciada con el número once se absorbió y naturalizó en el interior de cada judío a
través de la tarea espiritual de la Torá y sus Mitzvot, que elevan el marco de refe-
rencia material en el que vivimos, transformándose en una parte integral de nuestra
existencia.

Basándonos en lo anterior, podemos apreciar cómo los eventos mencionados
en las porciones de la Torá de Beshalaj y de Itro sirven como preparación para la
revelación final de la Torá en la Era de la Redención. La Torá que se revelará en
la Era de la Redención también se transmitió en la revelación en el Monte de Sinai.
Sin embargo, los conceptos que se revelarán en ese momento se han mantenido
ocultos hasta el punto de que se describen como “las nuevas [dimensiones de] la
Torá que emergerán de Mí”, es decir, una nueva entidad nunca antes apreciada.

Este concepto se relaciona con el contraste entre los números diez y once men-
cionados anteriormente. La entrega de la Torá se asoció con los Diez Mandamien-
tos y, por lo tanto, refleja cómo la Torá se encierra dentro de los límites de la
existencia mundana. Por esta razón, la entrega de la Torá está asociada con Niglé,
las dimensiones reveladas de la ley de la Torá que nos proporcionan pautas para
nuestra conducta dentro de este mundo. A la inversa, la revelación de “las nuevas
[dimensiones de] la Torá que emergerán de Mí” se asocian con el número once,
la dimensión trascendente mencionada anteriormente, que comenzó su apertura
con la aparición del Jasidismo, que es el interior de la Torá.

En este contexto, el deambular del pueblo judío a lo largo de los siglos por tie-
rras extranjeras puede compararse con los viajes a través del desierto, ya que estos
destierros continuos provocaron la elevación de las chispas de Divinidad conte-
nidas en las naciones en las que vivían. Finalmente, esta tarea espiritual conducirá
al cumplimiento de la profecía “Haré que el espíritu de impureza se elimine de la
tierra”, y esto se reflejará con la erradicación de Amalek.

En ese momento, mereceremos tomar posesión de Eretz Israel en plenitud,
una tierra de diez naciones, incluidas no solo las tierras de las siete naciones ca-
naneas, sino también las tierras de los Keni, Kenizi y Kadmoni. Además, Eretz



5

160 · DVAR MALJUT

Israel se extenderá por todo el mundo, revelando cómo el mundo es la morada de
Di-s.

Existe una conexión entre lo anterior y Shabat Shirá, “el Shabat de la can-
ción”. Como se mencionó anteriormente, la canción es un medio de ascenso y
también un medio para la revelación. En este contexto, podemos desarrollar las
ideas explicadas por nuestros sabios sobre que existieron hasta ahora, nueve can-
ciones cantadas por el pueblo judío y en la Era de la Redención, cantaremos la
décima canción, “una nueva canción”.

Nuestros sabios continúan diciendo que las canciones anteriores se conocen
como shirá, el género femenino de la palabra canción, mientras que la “nueva
canción” de la Era de la Redención se conoce como shir, el género masculino de
la palabra. Todas las canciones anteriores se refieren a los esfuerzos del pueblo
judío (que simboliza la dimensión femenina, como se explica en los comentarios
a Shir HaShirim) para ascender a un nivel espiritual más alto y elevar su entorno.
En contraste, la canción de la Era de la Redención será un cántico de revelación
desde Arriba (la dimensión masculina que simboliza al Creador).

Lo anterior es particularmente relevante para el mes de Shevat, ya que She-

vat es el undécimo mes del año (contando desde Nisan, el mes de la Redención).
Hay un énfasis especial en lo que venimos estudiando sobre los días diez y once de
este mes. El décimo día de Shevat es la Iortzait del Rebe anterior, el día en que
“todos los actos, enseñanzas y servicios que realizó a lo largo de su vida” se ele-
van a un nivel superior. El potencial positivo generado en este día se destaca es-
pecialmente en este año cuando Iud Shevat cae un miércoles, el día en que las
luminarias fueron suspendidas en los cielos, es decir, un día asociado con la reve-
lación.

El estado elevado alcanzado se refleja en el undécimo día (11 de Shevat)
cuando la calidad de la revelación trascendente se expresa en el ciclo mensual y
en el ciclo diario (Es el día 11 del mes 11). Lo más singular de esto, es la conme-
moración de estas fechas en el presente año, ya que este es el cuadragésimo se-
gundo aniversario del Iortzait del Rebe Anterior (1950-1992), que indica que
“los 42 viajes a través del desierto” para elevar al pueblo judío y el entorno en el
que viven han sido completados y nosotros, la última generación del exilio y la
primera generación de la Redención, estamos preparados para entrar en Eretz Is-

rael.

Una enseñanza adicional y también primordial en el concepto de la canción es
con respecto a la plegaria (que también es llamada canción), que debe ser recitada
en un forma de canción (como sabemos del Alter Rebe que rezaba en voz alta y
cantando). Pues sumado a que la canción es un movimiento de ascenso desde lo
humano, sin embargo, ahora, luego de haber finalizado todos los ascensos, la can-
ción debe expresar la devoción e integración en las Alturas Superiores, como
preparación e inicio de la “nueva canción” de la era del Mashíaj.

12

148                                   EL ANUNCIO DE LA REDENCIÓN

62. 
 
6 y 13 de Shevat 5752 - 11 y 18 de Enero de 1992 
 
Está explicado en los escritos de [Rabí Itzjak Luria] el Arizal554, que la 

generación de la Redención futura es la reencarnación de la generación que salió 
de Egipto. Por consiguiente, las mujeres justas de nuestra generación, en cuyo 
mérito seremos redimidos, son las mismas mujeres justas en cuyo mérito salimos 
de Egipto. 

 
Por cuanto que nuestra generación, es la última del exilio y la primera ge-

neración de la Redención, tal como son las palabras de la Honorable Santidad de 
mi maestro y suegro, el Rebe, líder de la generación, sobre que ya todos los as-
pectos de la tarea espiritual se han completado y estamos listos para dar la bien-
venida a nuestro justo Mashíaj, por lo tanto, el Rebe, líder de nuestra generación, 
se esforzó por activar e influir más en las mujeres, a fin de acelerar y apurar la 
Redención que viene por el mérito de las mujeres justas de nuestra generación. 

 
... Hay una lección especial y esencial con respecto al concepto del canto, 

como se enfatiza en el canto de Miriam y en el canto de Devora: 
 
Así como en la salida de Egipto “las mujeres justas de la generación es-

taban confiadas en que El Santo, Bendito Sea Él, haría milagros por ellas y saca-
ron panderetas de Egipto”555 [para celebrar esos milagros], de la misma forma 
también, en la Redención de este último exilio, las mujeres justas de Israel deben 
estar confiadas y con certeza que ellas están confiadas, que de inmediato, ense-
guida, realmente, viene la Redención verdadera y completa. [Tan fuerte es su con-
vicción que] comienzan inmediatamente (en los últimos instantes del exilio) a 
cantar y a bailar con panderetas, ¡por la llegada de la Redención verdadera y 
completa! 

 
Y en mayor detalle: Junto con la plegaria, el pedido y la demanda para 

que El Santo, Bendito Sea Él, traiga la Redención, de inmediato, ya mismo, que 
se manifiesta por medio de un sentimiento de dolor y amargura (“Se la llamó Mi-

554. Shaar HaGuilgulim, Introducción 20. Likutei Torá y Sefer HaLikutim Shemot 3:4  
555. Explicación de Rashi sobre Shemot 15:20 [Miriam proviene de la palabra hebrea “Mar” que 
significa amarga]



11

para que puedan hacer lo mismo, mereceremos proceder a Eretz 
Israel, a Jerusalem y al Beit HaMikdash con la Redención verdadera 
y completa. Que esto suceda de inmediato, realmente. 

(El Rebe - Sefer HaSijot 5752 - Hitvaduiot - Motzaei TuBiShvat) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DVAR MALJUT 

Para recibir todas las semanas este fascículo con 
las enseñanzas del Rebe de Lubavitch traducidas 

al español, envía un mensaje de WhatsApp al 
+54911-3213-4774

kghkuh ban, 

nr, bgnh tx,r c, rw jhho g"v ckungbpgks 

bpyrv ccuer huo cw' ut"u n"j vw,ap"d 

,/ b/ m/ c/ v/ 

* 

bspx g"h cbv 

vrv", rw nav uzud,u nr, c,hw ahjhu 

ckungbpgks

6

BESHALAJ · 161

En especial esto debe expresarse en la plegaria por la Redención verdadera y
completa (luego que ya se vencieron todos los plazos y se completó toda la tarea
como dijo el Rebe anterior), pues sumado a un sentimiento de anhelo y deseo por
la Redención, ahora, lo fundamental es que debe haber un sentimiento de ale-

gría porque la Redención viene en este instante realmente. 

2. Este Shabat también influencia bendiciones en el día de Tu BiShvat, “el
Año Nuevo de los Árboles”, un día que comparte una conexión con las siete es-
pecies de productos por los cuales Eretz Israel es alabada: Trigo, cebada, uvas,
higos, granadas, aceituna (aceite) y dátiles (miel). Esto es relevante para cada
judío, ya que cada judío es como Eretz Israel, “una tierra deseada” que puede dar
las siete especies de productos, es decir, desarrollar siete modos diferentes de ser-
vicio a Di-s.

Es apropiado mencionar la importancia de realizar farbrenguens en Tu BiSh-

vat en todos los lugares. En estos farbrenguens, se debe enfatizar cómo cada judío
es “una tierra deseada” y posee en sí mismo el potencial para expresar un modo
de servicio espiritual apropiado para cada uno de los siete tipos de productos por
los cuales Eretz Israel es elogiada. 

Cada judío tiene un tesoro de potenciales espirituales que le permite llevar a
cabo estas tareas espirituales. Esto también incluye la revelación de los secretos
de la Torá, la misión que se alude en el versículo “la leche y la miel están debajo
de tu lengua”. Con seguridad aprovecharán el farbrenguen de Rosh HaShaná de

los árboles para despertar el deseo, las añoranzas y hasta un sentimiento de alegría
por la noticia que de inmediato ingresamos a la tierra de Israel, para comer de sus
frutos, saciarnos de su bondad y cumplir todas las mitzvot que dependen de ella,
en la máxima plenitud. Y que sea la voluntad de Di-s y lo fundamental, que aún
antes del 15 de Shevat sea la culminación y perfección del florecimiento de “Un
hombre cuyo nombre es Tzemaj” (Florecimiento, Nombre del Mashíaj) y sobre
quien está escrito “Se levantará un Shevet (un rey gobernante) de Israel” y “saldrá
un retoño del tronco de Ishai y una rama brotará de sus raíces”, pues se estableció
un rey de la dinastía de David, libró las batallas de Di-s y construyó el Gran Tem-
plo en su lugar.



7

 

 

 

 

 

 

 

1. Tu BiShvat, además de ser el Año Nuevo de los árboles, 
también es el día quince del mes, el día en que la luna brilla en su 
plenitud. Esto es en particular importante en el mes de Shevat, el 
undécimo mes del año, un número que tiene un significado especial 
como se explicó en ocasiones anteriores. 

El mes de Shevat está conectado con el aniversario del Rebe 
anterior y el Maamar (discurso jasídico) asociado con ese día que se 
titula Bati Legani, “Vine a Mi jardín”. Aquí existe una conexión con 

“el Año Nuevo de los árboles”, ya que los árboles son un 
elemento fundamental de un jardín. 

“El Año Nuevo de los árboles” nos brinda lecciones aplicables 
en nuestro servicio a Di-s. Además, las palabras hebrea traducidas 
como “Año Nuevo”, Rosh HaShaná, significan literalmente “la 
cabeza del año”. Así como la cabeza contiene la fuerza vital para 
todo el cuerpo, cada día al que se hace referencia como “la cabeza 
del año” contiene la fuerza vital para los días siguientes hasta que 
ese día sea conmemorado nuevamente. 

Existe una dificultad de comprensión con respecto al nombre 
“Año Nuevo de los Árboles”. Por un lado, como su nombre lo 
indica, es relevante para los árboles y no para otro tipo de productos. 
Por otro lado, encontramos una conexión especial entre esta fecha y 

Motzaei Tu 
BiShvat

16 de Shevat 5752 
(1991)

10

Granadas: En este contexto, encontramos la expresión “lleno de 
Mitzvot como una granada está llena de semillas”.  Por un lado, cada 
una de las semillas de la granada es una entidad separada, por otro lado, 
la separación es parte integral del fruto mismo. Esto alude al concepto 
de que cada Mitzvá tiene su propia importancia especial pero que esta 
importancia especial, la otorga la Torá y no entidades externas. 

Aceitunas: Las aceitunas son amargas. Esto implica que aunque 
la vida de un judío debe caracterizarse por la dulzura y la bondad, 
debe, en momentos de introspección, llegar a un estado de amargura 
al evaluar sus logros espirituales. 

La amargura (merirut en hebreo ) también se asocia con 
Miriam ( ). La Torá la describe como parada a un lado esperando 
a ver qué le sucederá a Moisés. Hay una cualidad de Moisés en cada 
alma judía. Miriam defiende esa cualidad y ayuda a que se 
desarrolle. Además, Miriam tiene influencia sobre el Faraón, como 
se refleja en la narrativa de la Torá. Fue ella quien hizo que la hija 
del Faraón cuidara adecuadamente a Moisés. 

Dátiles: En el versículo citado anteriormente se hace referencia a 
los dátiles como “miel”, que se refiere a Pnimiut HaTorá, la 
dimensión interior de la Torá. El estudio de estos temas fortalece las 
dimensiones internas del alma judía, el aspecto de nuestro ser que, 
en verdad, controla nuestras vidas. 

La fecha también está asociada con Devora, la Profetisa, que se 
menciona en la Haftará del Shabat Parshat Beshalaj. Porque se la 
describe juzgando al pueblo “bajo la palmera datilera de Devora”. 
Ella comparte una conexión con la Redención definitiva porque a 
través de sus esfuerzos, “la tierra estuvo en reposo durante cuarenta 
años”, y el concepto de cuarenta, está asociados con la Redención. 

Al desarrollar un servicio espiritual que se relacione con todas 
estas cualidades y al difundir estos conceptos con otras personas 

Motzaei Tu BiShvat, 16 de Shevat 5752 



9

DVAR MALJUT 

produzca estos productos. 
El hecho de que a un judío se le exija realizar tales labores es un 

descenso, porque en verdad, cada judío es, por así decirlo, un hijo 
único para Di-s mismo. Por lo tanto, debe estar siempre junto a su 
Padre, definitivamente, el descenso al exilio está fuera de lugar. Este 
descenso, sin embargo, tiene el propósito de ascender, elevar al 
judío a un nivel más alto que antes. 

2. Hay un paralelo con cada una de las siete especies por las que 
se elogia a Eretz Israel en nuestro servicio espiritual. Esto se 
explicará en el orden en que se mencionan las especies en la Torá 
(Devarim 8:8): 

Trigo: Nuestros Sabios describen el trigo como “alimento para 
humanos”. Por lo tanto, se refiere al servicio espiritual que involucra 
el aspecto de nuestro ser que es humano, el alma Divina. El uso del 
término “comida” implica que este servicio, como la comida real, 
debe ser asimilado a nuestro ser. 

Cebada; Nuestros Sabios se refieren a la cebada como “alimento 
para animales”, es decir, la elevación del alma animal. Dado que 
este servicio espiritual es más difícil que el primero, entonces lo 
sigue. 

Uvas: Las uvas se utilizan para producir vino que “alegra a Di-s 
y a los hombres”. 

Higos: La Torá relata que los higos se utilizaron para 
confeccionar las primeras ropas usadas por el hombre. 
Posteriormente, Di-s le dio al hombre “vestimentas de cuero”. Con 
respecto a estas prendas de cuero, encontramos que Rabí Meir se 
refiere a ellas como  , “prendas de luz”,  en lugar de  

, “prendas de cuero”. (Por la similitud en hebreo de las palabras 
"luz" y "cuero"). Esto implica que el servicio espiritual de un judío 
debe implicar difundir la luz Divina por todo el mundo. 

8

las siete especies de productos con los que Eretz (la Tierra de) Israel 
fue bendecida: Trigo, cebada, uva, higo, granada, aceituna y dátil. 
Las dos primeras de estas especies, el trigo y la cebada, son cereales, 
no frutos. 

Como respuesta, se puede explicar, que el hecho de que la 
mayoría de las especies mencionadas en el versículo sean frutos, 
indica que la bendición principal está asociada con los frutos. Sin 
embargo, dado que Tu BiShvat transmite bendición a las siete 
especies de productos con los que la Tierra de Israel es bendecida, 
también tiene relevancia para las especies de trigo y cebada. 

Las lecciones que podemos derivar de Tu BiShvat están 
asociadas con la palabra Eretz que significa “tierra” o “territorio”. 
En un sentido espiritual, la palabra Eretz se asocia con el servicio de 
“correr hacia la voluntad del Creador”, es decir, que una persona 
debe dedicarse ansiosamente al cumplimiento de la voluntad de Di-
s. Esto se relaciona con cada judío porque en el versículo “seréis una 
tierra deseada para Mí”, el Baal Shem Tov explicó que cada judío 
es una tierra deseada. Así como en las profundidades de la tierra hay 
piedras preciosas, así también cada judío tiene piedras preciosas 
dentro de él. Sin embargo, así como en el mundo en general, las 
piedras preciosas no suelen estar esparcidas sobre la faz de la tierra, 
sino que deben ser extraídas de las profundidades, así también, 
dentro de cada judío, se debe realizar un esfuerzo, “Me esforcé y 
hallé”, para que estas piedras preciosas sean descubiertas. De 
manera similar, para producir los frutos espirituales de nuestra alma, 
es necesario arar, sembrar y otras actividades. 

Esto está aludido en el versículo “la tierra que produce pan”. No 
hace falta decir que la tierra no produce pan ni ningún otro tipo de 
producto por sí sola, y requiere que el hombre realice diversas 
actividades como arar, sembrar y similares, para que la tierra 

Motzaei Tu BiShvat, 16 de Shevat 5752 


