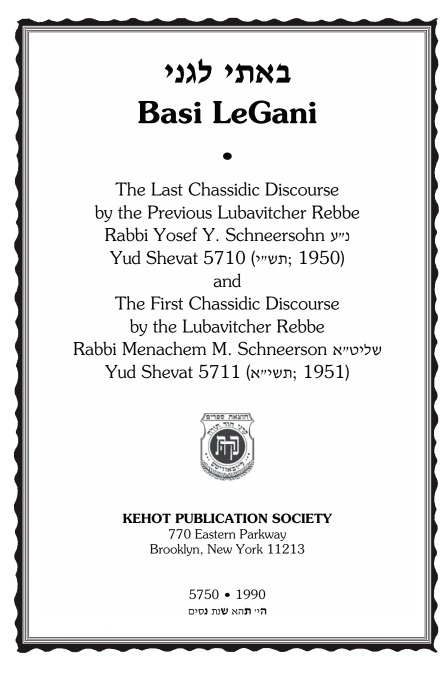
# באתי לגני ה'תש״י

פרקים וא״ו-יו״ד



# Basi LeGani 5710 Chapters 6-10



IN LOVING MEMORY OF Horav Schneur Zalman Halevi ע״ה ben Horav Yitzchok Elchonon Halevi הרייד Shagalov Passed away on 21 Tamuz, 5766 Reb Dovid Asniel ben Reb Eliyahu ע״ה Ekman Passed away on 5 Sivan - Erev Shavuot, 5765 Mrs. Devora Rivka bas Reb Yosef Eliezer ע״ה Marenburg Passed away on the second day of Rosh Chodesh Adar, 5766 Reb Yitzchok Moshe (Ian) ben Reb Dovid Asniel ע״ה Ekman (Santiago, Chile) Passed away on the 24th day of Shevat, 5769 ת. נ. צ. ב. ה. AND IN HONOR OF Mrs. Esther Shaindel bas Fraidel Chedva שתחי' Shagalov **DEDICATED BY** Rabbi & Mrs. Yosef Y. and Gittel Rochel שיחיו Shagalov

Reprinted with permission by: **Moshiach Awareness Center,** a Project of: **Enlightenment For The Blind, Inc.** 602 North Orange Drive. Los Angeles, CA 90036 Tel.: (323) 934-7095 \* Fax: (323) 934-7092

> http://www.torah4blind.org e-mail: yys@torah4blind.org

Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

IN HONOR OF OUR DEAR CHILDREN Rabbi & Mrs. Asher HaKohen and Chaya Aliza איחיי Katz on the occasion of their 12th wedding anniversary, 12 Tevet, 5782

May they go from strength to strength in health, happiness, Torah and *mitzvot*.

DEDICATED BY THEIR PARENTS Rabbi & Mrs. Mordechai Avrohom HaKohen and Rivka Leah שיחיו Katz Mr. & Mrs. Moshe Leib and Charna שיחיו Kreitenberg

> הוכן לדפוס ע״י יוסף יצחק הלוי בן אסתר שיינדל

#### בט״ד, י״ג שבט, ה׳תש״י

## יאצ"ט כבוד אמו הרכנית הצדקנית מרת שטערנא שרה נ"ע זי"ע.

היושבת בגנים חברים מקשיבים לקולך השמיעני , ופי׳ רש״י היושבת בגנים, הקדוש ב״ה אומר לכנסת ישראל, את הנפוצה בגולה רועה בגנים של אחרים ויושבת בבתי כנסיות ובתי מדרשות, חברים מקשיבים מלאכי השרת שהם חבריך בני אלקים דוגמתך, באים לשמוע קולך בבתי כנסיות. והוא מהמד״ר, דבשעה שישראל יושבין בבתי כנסיות ובתי מדרשו׳ וקוראין את השמע ועוסקין בתורה, חברים מקשיבים , אני ופמליא שלי באים לשמוע בקולך. ועוד איתא במד״ר חברים נקראים מלאכי השרת, מפני בגנים דבתי כנסיות ומדרשות איתא במד״ר חברים מקשיבים אני ופמליא שלי בגנים דבתי כנסיות ומדרשות, הנה גם החברים נקראים מלאכי השרת מקשיבים שאין ביניהם לא קנאה ולא שנאה ולא תחרות , ולכן העוסקים בתורה ויושבים בגנים דבתי כנסיות ומדרשות, הנה גם החברים שהם מלאכי השרת מקשיבים לקולם. ולהבין זה יש להקדים תחלה מה שנת״ל דהעבודה במשכן ומקדש הוא לאהפכא חשוכא לנהורא דהחושך עצמו יאיר , ולכן הי׳ המשכן מעצי שטים שמהפכין שטות דלעו״ז לשטות דקדושה ואז הנה ושכנתי בתוכם גילוי אור הסובב.

ו) **הנה** בזה יובן מה שעצי המשכן נקראים בשם קרשים, וכמ"ש ועשית את הקרשים למשכן עצי שטים עומדים . וביאור הענין דהנה

בהקדמת הזהר בענין האותיות דאעלו קמי׳ קוב״ה למיברי׳ בהו עלמא כו׳ איתא דאות ק׳ ר׳ אתוון דאתחזיאו על סטרא בישא אינון, ובגין לאתקיימא נטלי אות ש׳ בגווייהו הוי קשר, ולעיל מיני׳ (באות ש׳) אי׳ הואיל ואתוון דזיופא נטלין לך למהוי עמהון לא בעינא למברי בך עלמא, דבגין דלא אתקיים שיקרא וכו׳ מכאן מאן דבעי למימר שיקרא יטול יסודא דקשוט בקדמיתא ולבתר יוקים לי׳ שיקרא דהא את ש׳ את קשוט איהו, את קשוט דאבהתן דאתיחדו בה. הנה ק׳ ר׳ הן לנגד ד׳ וה׳ (שהרי ר׳ מתדמה להדל״ת והק׳ לאות ה׳), דד׳ ורי״ש׳ הנה דומים זל״ז\* בדמותן וכן בפירושן , דד׳ הוא מלשון דלות ועניות, דבספירות הוא ספירת המלכות דלית לה מגרמה כלום, ובכחות נפש האדם הוא כח הדיבור, שהיא מקבלת ולבוש להכחות שלמעלה ממנה. וכמו השפעת השכל והמדות. וכן אות רי״ש הוא מלשון עניות ודלות וכמ״ש (משלי י) מחיתת דלים רישם, וכתיב ריש ועושר כו׳. והנה אע״פ דד׳ ורי״ש הם שוים בפירושם, ומ״מ ה״ה מובדלים ומחולקים בענינם, וכאשר יחליף הרי״ש במקום הדלי״ת או ד׳ במקום הר׳ ה״ז מחריב\* עולמות ח״ו, וכמו כל המאריר באחד מאריכים לו ימיו ושנותיו, ובלבד שידגיש בהדלי״ת\*, ואם מחליפו ח״ו באות רי״ש ה״ז מחריב עולמות, וכן לא תשתחוה לאל אחר, וצריך להדגיש אות רי״ש, ואם מחליפו ח״ו בדלי״ת ה״ז מחריב עולמות, והיינו דגם דר׳ וד׳ דומים

# באתי לגני Basi LeGani

The Last Chassidic Discourse by the Previous Lubavitcher Rebbe Rabbi Yosef Y. Schneersohn עייי Yud Shevat 5710 (תשייי, 1950)

Based on a Translation by Rabbi Eliyahu Touger

The First Chassidic Discourse by the Lubavitcher Rebbe Rabbi Menachem M. Schneerson שליט״א Yud Shevat 5711 (תשי״א; 1951)

Based on a Translation by Rabbi Sholom B. Wineberg

•

Edited by Uri Kaploun

דומים זה לזה : בכהנייל ראה זח"ג קפ, ע"ב. פרדס שער האותיות פ"ג. אוה"ת ס"פ לך. ה"ז מחריב : ויק"ר פי"ט, ב. שידגיש בהדלי"ת : טוש"ע או"ח סיי סו.

The following *maamar*, comprising chs. 6-10 (i.e. Part II) of the series of discourses with the general title of *Basi LeGani*, was released in advance for study on 13 Shvat 5710 (1950), in honor of the *yahrzeit* of the author's mother, the saintly *Rebbitzin* Shterna Sarah.

#### Part II

# **HaYosheves BaGanim**

## Prologue

היושבת בגנים חברים מקשיבים לקולך השמיעיני – "You who dwell in the gardens, friends listen to your voice; let me hear it." $^{62}$ 

As *Rashi* amplifies the metaphor, G-d is here addressing the House of Israel: "Though you are dispersed in exile, pasturing in alien gardens, you abide nevertheless in places of worship and in houses of Torah study. Friends are listening: the ministering angels who are your friends, children of G-d as you are, come to hear your voice in the houses of worship."

This interpretation is based on the *Midrash Rabbah*:<sup>63</sup> "Whenever you, the Children of Israel, sit in your synagogues and houses of study, reading the *Shema* and engaging in the study of the Torah, 'friends are listening' — I [says G-d] and My retinue of angels go there to hear your voice." The *Midrash* goes on to say that "friends" refers to angels, since between them there is neither envy nor hatred nor competition. Therefore it is granted to those who abide in gardens — in the synagogues and houses of Torah study that angelic companions listen to their voice.

To understand the above concept, we must first reexamine the explanation in the previous maamar — that the divine service in the *Mishkan* and *Beis HaMikdash* involved the transformation of darkness into light to the point that the

בתמונתם ופירושם, ומ״מ ה״ה מובדלים ומרוחקים זמ״ז בתכלית, והיינו דאות דלי״ת הוא בקדושה ואות ר' הוא מאתוון דאיתחזיאו על סטרא בישא. והנה ההפרש ביניהם בתמונתם הוא דאות ד' הרי יש לו יו״ד מאחוריו, דאות יו״ד מורה על הביטול ואזעירת גרמה\*, והיינו מלכות דאצילות דלית לה מגרמה כלום, והוא לפי שהיא בתכלית הביטול והשפלות. וזהו דמלכות דאצילות נעשי׳ נקודה תחת היסוד, והיינו ביטול והנחת עצמותה לגבי שארי ספירות, אשר בזה הרי היא נעשית בחינת כלי לקבלה. וכמאמר\* כלי ריקו מחזיק מלא אינו מחזיק, וכמו המקבל הנה בכדי שיהי׳ כלי לקבלה, ה״ז דוקא כאשר הוא בתכלית הביטול והשפלות. דאז הוא כלי לקבל אמיתת השפעת הרב. וא״ז מספיק עדיין מה שהתלמיד אינו בבחינת יש ומציאות, כ״א דוקא כאשר יהי׳ בבחינת ביטול והעדר המציאות, וכל מה שמצמצם א״ע יותר בהביטול שלו, הנה יותר ויותר תהי׳ הקבלה, והמשל בזה מההכנה בכח התנועה להגביה איזה משא. דמשא קלה אינה צריכה הכנה כלל, ומשא כבדה הנה כל מה אשר יצמצם א״ע ביותר בהכנה הנה יוכל להגביה משא כבדה ביותר. וזהו לא תמצאי בגסי הרוח ולא במי שמרחיב עלי׳ לבו כים, וגסי הרוח הוא שאין לו ביטול, ומובן אשר אינו שייד לקבל דבר תורה, אלא גם במי אשר מרחיב עלי׳ לבו כים, והיינו שבעת לימודו אינו בטל בתכלית אלא שהוא מציאות בעיני עצמו (וכמו התלמיד אשר בעת השפעת הרב ה״ה חושב ומהרהר בהשגת העניז, ובאמת צריך בעת מעשה רק לקבל דברי הרב ואח״כ יתבונן בדבר השגת הענין) וחושב בהשגת העניז כפי חיוב שכלו. והיינו שאינו בבחינת ביטול במציאות לגמרי, והמקבל האמיתי ה״ה בטל בתכלית. וזהו כל ענין הקדושה שיהי׳ בבחינת ביטול בתכלית. ובזה הוא כל עניז העבודה. וזהו הביטול דבחינת מלכות. ולכן כל הגילויים הוא ע"י השפלות והביטול דבחינת מלכות. ובזה יובן מ"ש תפלה לדוד הטה ד׳ אזנך ענני כי עני ואביון אני, דתפלה לדוד הוא ההתקשרות והביטול דבחינת מלכות, הנה גודל תוקף הבקשה הטה כו׳ וענני מפני מה הוא לפי דעני ואביון אני, שהוא בחינת הביטול דבחינת מלכות, וזהו האות ד׳, משא״כ רי״ש איז בו יר״ד, שאיז בו בחינת הביטול, ואדרבא הוא בבחינת ישות וגסות, ולכז הוא מאתווז דאיתחזיאו על סטרא בישא, והעניות והדלות דסט״א הוא שאיז להם שייכות לאלקות, וזה עצמו מה שאין להם שייכות לאלקות והעניות והדלות שלהם. בזה גופא ה״ה נעשים בבחינת יש ומציאות

#### יותר ויותר.

**קיצור.** ד׳ ור׳ שניהם פי׳ דלות. בד׳ קדושה יו״ד מאחוריו. תכלית הביטול ועי״ז הוא כלי לקבלה. ימשיל בתלמיד שצ״ל בהעדר המציאות בעת הקבלה. משא״כ באות ר׳.

ז) **ורגנה הא**ות יו״ד שבאות ד׳ מה שבזה מתחלק תמונת הדלי״ת מתמונת הרי״ש הוא מאחוריו דוקא, והיו״ד אם שהוא אות זעירא מכל האותיות הנה

<sup>62. [</sup>Shir HaShirim 8:13.]

<sup>63. [</sup>Cf. Shir HaShirim Rabbah, ad loc.]

אזעירת גרמה : זח״א כ, א.

וכמאמר כלי : ברכות מ, א. וראה חדא״ג שם. תו״א ס״פ משפטים. ד״ה אני לרודי ש״ת ס״ג.

לא תמצא : עירובין נה, א

הוא ראש לכל האותיות , דכל אות הרי תחלתו אות יו״ד, והוא מה שביו״ד נברא העולם הבא, דעל זה אומר כי כל בשמים ובארץ ותרגם דאחיד בשמיא ובארעא. שהיא ספירת יסוד שבחינת המלכות מקבל ממנה, ומה דאחיד בשמיא ובארעא. הנה שמים וארץ, שמים אש ומים, בחינת חו״ג, וארץ בחינת מלכות. והוא שע״י ספירת היסוד הוא יחוד חו״ג ומלכות, אבל ולרש אין כל, דבאות רי״ש איז כל בשמים ובארץ , שאיז להם ספירת היסוד המחבר, וגם הדיבור הוא בא בתכלית ההעלם וההסתר , וכמ״ש נאלמתי דומי׳ החשתי כו׳, דגם הדיבור בא בתכלית ההעלם, להיות דהאור וחיות המחי׳ את הסט״א הוא הארה דהארה חיצוני׳ דחיצוני׳, ובא בתכלית ההעלם. וזהו דיעקב אמר יש לי כל ועשו אמר יש לי רב , דבקדושה שהוא בחינת ומדריגת יעקב אמר יש לי כל, בחינת כל דאחיד בשמיא ובארעא, אבל בעשו שהוא קליפה וסט"א אמר יש לי רב, שהוא אין לו בחינת כל המחבר כיעקב, כ״א רב שהם ריבוי השפעות גשמי׳. וכמאמר רב מתיבתא\* מאז דאיהו זעיר איהו רב ומאז דאיהו רב איהו זעיר, דבקדושה דאיהו זעיר דאזעירת גרמא, וכמיש מי יקום יעקב כי קטז הוא, איהו רב בגילוי בחינת כל, אבל מאז דאיהו רב דיש לו רב איהו זעיר, דלרש איז כל, והוא רק בהשפעה גשמי׳. וזהו דכתיב כפירים רשו ורעבו, ופי׳ בזהר\* שקאי על ע׳ פרי החג, וזהו כפירים רשו, שהם הולכים ומתמעטים. וידוע דע׳ פרים הם נגד ע׳ שרים, דההשפעה גשמי׳ נק׳ רשו שהוא בחי׳ עני כו׳. ובמס״מ איתא דקליפה וסט״א נק׳ פרים ושניהם אמת, דלהיות כללות החיות שמחי׳ אותם הוא רק הארה דהארה מהארת הקדושה, ולכן ההשפעה הוא בתכלית ההעלם וההסתר שהוא השפעה חיצוני׳ דחיצוני׳. וזהו שזה גופא עושה אותם בבחי׳ ישות יותר , וכמו פרעה שאמר לי יאור ואני עשיתיני, שזהו היפר האמת ממש, דהאמת הוא שנתברך בברכתו של יעקב (וכדאיתא בפרש"י ע"פ ויברר יעקב כו׳), ופרעה הוא אותיות הערף, הנה עוד כיחש והי׳ כפוי טובה לאמר לי יאורי כו׳, והיינו שע״י ההשפעה ה״ה נעשה בבחינת יש יותר.

**קיצור**. ימשיך דהיו״ד שבאחורי הד׳ הוא כל דאחיד. יש לי כל. לר״ש אין כל. יש לי רב דקליפה גורם הישות.

ח) והנה בקדושה נעשה מאות ד׳ ה׳, ובסט״א נעשה מר׳ ק׳ • , דה׳ הרי יש בו ג״כ אות יו״ד מלפניו והוא רגל השמאלי דאות ה׳ , אלא שהוא מלפניו, ובדלי״ת הוא מאחוריו, והיינו שמורה על אופן היחוד, דאות אלא שהוא מלפניו, ובדלי״ת הוא מאחוריו, והיינו שמורה על אופן היחוד, דאות ד׳ מקבל מאות ג׳ שקדם אליו, והוא יחוד אב״א, ובאות ה׳ היו״ד מלפניו, שהיחוד הוא בבחינת פנים בפנים, וזה נעשה ע״י הצדקה, וכדאיתא בכתבי

האריז״ל+ דצדקה הוא צדק ה׳ שמאות ד׳ נעשה ה׳, וכמארז״ל+ ג׳ ד׳ גמול דלים,

darkness itself grows luminous; moreover, that the *Mishkan* was therefore made of acacia wood (שטים), for in this Sanctuary the folly (שטים) of unholiness was transformed into the folly of holiness. And, as we have seen, through this service G-d fulfills His promise — that "I will dwell among them," and the transcendent light of sovev kol almin will be revealed.

וכמאמר רב מתיבתא : זח״א קכב, ב. זח״ג קסח, א.

ופי׳ בזהר : **ה״ג רנט, א.** 

נעשה מר׳ ק׳ : פ**ע״ח ההקדמה לשבת. שער הכוונות ענין תחום שבת.** 

בכתבי האריז״ל : טעמי מצות פ׳ ראה. שער המצות וס׳ הלקוסים שם. ובכ״מ. וראה מאו״א מע׳ צדק.

וכמארז״ל ג׳ ד׳ : שבת קד, א.

#### 6.

This may be understood by way of the Introduction to the Zohar,65 which describes the nature of the letters that constitute the alphabet of the Holy Tongue: "When G-d came to create the world, all the letters presented themselves in turn before Him" [in the hope that He would begin the creation with them]. The Zohar goes on to say that the letters  $kuf(\sigma)$ and reish (r) belong to the evil side of the universe. In order to ensure their continued existence, they place the letter shin (v) between themselves, together forming a bond [for the Hebrew word for "bond" is spelled קשר]. Earlier on, the Zohar gives the Creator's reply to the letter v in these words: "Since the letters of falsehood take you as a companion [for  $\psi$  and  $\varphi$  and י together spell קשר, which means 'falsehood'], I do not want to begin creating the world with you, in order that falsehood should not be maintained." The Zohar concludes: "From this we learn that whoever wants to lie should first base himself on an element of truth [as with the initial letter w of Jugar ] so that his lie can be maintained. For  $\psi$  is a letter of truth, the letter of truth with which our forefathers communed."

The letters p and r [which the Zohar describes as evil letters] correspond to the letters r and r [that are holy letters], (for r resembles r and q resembles r). In fact r and r are similar<sup>66</sup> not only in their form but also in their meaning.

The letter דלות) is related to the word דלות, which means "poverty". In the spiritual realms it refers to the *Sefirah* of *Malchus*, "that has nothing (דלית לה) of its own" [i.e., it merely

שהד׳ מקבל מהג׳ ועי״ז נעשה אות ה׳, אבל בסט״א נעשה מר׳ ק׳, דק׳ ה״ה דומה בתמונתו לאות ה׳ אלא שבאות ה׳ הרגלים הם בשוה, ובאות ק׳ הרגל השמאלי הוא יורד למטה, שזהו״ע\* רגליה יורדות מות, שהוא קנה הקו״ף, והוא משארז״ל ירד גבריאל ונעץ קנה בים ועלה בו שרטון ועליו נבנה כרך גדול (שהוא מיצר לישראל, רש״י), והוא קנה הק׳ הנעשה בקלי׳ וסט״א, וזה הוא המיצר לישראל. וביאור הענין ע״ד החסידות הוא, דהנה הג׳ קווין+ דאות ה׳ הם ג׳ לבושי הנפש מחשבה דיבור ומעשה, ולכן קנה השמאלי הוא נפסק מהשני קויז להורות שהמעשה הוא נפסק מדיבור ומחשבה, דהגם דמחשבה הוא לבוש המיוחד ודיבור לבוש הנפרד, ולכן המחשבה הוא רק לעצמו והדיבור הוא אל הזולת, הנה בכ״ז הרי הדיבור הוא בערך אל המחשבה, משא״כ מעשה שהוא נפרד. דכז הוא גם בסדר העולמות דכל הנקרא בשמי ולכבודי בראתיו יצרתיו אף עשיתיו. דבראתיו הוא בריאה עולם המחשבה, ויצרתיו יצירה עולם הדיבור, ובעשי׳ אומר אף, דאף הפסיק הענין, וזהו רגל השמאלי דאות ה״א שהוא מורה על המעשה. ואות ה״א בקדושה הוא כאשר ג׳ לבושי הנפש מחשבה דיבור ומעשה ה״ה ממולאים מאור התורה, החכמה והמדות, והיינו דבמחשבתו חושב מחשבת התורה, ובדיבורו מדבר בדברי תורה. וגם במי שהוא פשוט ולא ידע מאי קאמר (והיינו שאינו בעל השגה), בכ״ז מהדר לדבר בדברי תורה ובפסוקי תורה וכז בדברי תפלה, ומעשה במעשה המצות, וכן בעשיותיו הגשמי׳ הרי כל מעשיר יהי׳ לשם שמים, והיינו דגם בעשיית דברי הרשות, מה שמותר לו ע״פ התורה, יהי׳ לש״ש, וכמו בעסק מו״מ וכמ״ש' ששת ימים תעבוד, והכוונה בהריוח הוא שיוכל לקיים את המצות לשמור ולעשות, וכמו במצות צדקה וגמ״ה, וכן בכדי שיהי׳ מוחו ולבו פנויים לעסוק בתורה ללמוד וללמד לשמור ולעשות את זמני קביצות הצתים לתורה ועבודה שבלב בתפלה. וכאשר עושה כן הנה מלבד זה אשר מרויח זמני הלימוד ומחי׳ נפשו ממש ומאירה באור התורה והתפלה, הנה עוד זאת אשר עצם העסק מו״מ שלו (כאשר הוא לש״ש׳) הוא כדבעי, דבמילא ה״ה נזהר מאונאה וגזל מרמה ושקר, דהרי יודע אשר כל אלה שנא הוי׳, ואיד יצשה דבר אשר היפך אלקות. וגם מאיר בגילוי אצלו האמונה פשוטה הקבועה בכל לב איש ישראל דברכת הוי׳ היא תעשיר, והברכה תבוא רק כאשר יהי׳ העסק כלי ראוי לברכת הוי׳, וכן הוא מתנהג גם בשארי הענינים שלו הן באכילה ושתי׳ שהוא לש״ש להבראת גופו שיוכל ללמוד ולהתפלל ולעבוד את הוי׳ בקיום המצות, איש איש לפי מהותו ומדריגתו, מארי תורה מארי תפלה מארי עובדין טבין בצדקה וגמ״ה והדומה לפרנס עניים ולהיות מתמכיז דאורייתא בגופו וממונו, דאז כאשר עושה זאת לש״ש, הנה בדרך ממילא הרי עצם הפועל הוא כדבעי, וכמו שהוא באכו״ש שנזהר מן המותרות דהפי׳ הוא דגם בדברים המותרים, הנה דבר שהוא מותרות לו נזהר מזה, מאחר שאין ענינו למלאות תאות נפשו כ״א מה שהוא לצורך קיום גופו וחיותו. וכן הוא גם בשארי הדברים שהוא עוסק בהם, וכמו גבאי צדקה והדומה, הרי דבריו הם בנחת ובקירוב הדצת ואף שלפעמים הוא בחוזק גדול לעמוד על איזה דבר בתוקף גדול, שיהי׳

<sup>64. [</sup>Shmos 26:15.]

<sup>65. [</sup>I, 2b.]

<sup>66.</sup> On this subject see Zohar III, 180b; Pardes, Shaar HaOsios, ch. 3; Or HaTorah, end of Parshas Lech Lecha.

יורד למטה שזהו״ע : ראה ספר הלקוטים שם.

הג׳ קוין : ראה תו״א ד״ה חייב אינש (הראשון). לקו״ת ר״פ בלק. ועוד.

נעשה הדבר ההוא בהידור והדומה, ובכ״ז הנה מדבר בנחת ודברי טעם, ומתרחק מהגאוה עד קצה האחרון, להיות שהעיקר הוא אצלו פנימי׳ הענין שהוא מצות הוי׳, וזהו אות ה״א בקדושה. ואות קו״ף הם המחדו״מ דלעו״ז, ונעשה מאות רי״ש, רי״ש הוא מחו״ד דלעו״ז, דכאשר הוא מלא ממח״ז והרהורין בישין, וכז בדיבורים אשר לא להוי׳ המה, לא מבעי דיבורים האסורים, לה״ר רכילות והדומה, אלא גם ריבוי דברים בטלים, הנה נעשה עי״ז קנה הקו״ף שהוא המעשה, והיינו שנופל במעשה לא טוב ר״ל , וזהו קנה הקו״ף שיורד למטה, והוא שע״י מצשה לא טוב ה״ה יורד למטה מטה, ובא מהמח׳ והדיבור הלא טובים. וזהו דכתיב והבור ריק אין בו מים, דישנו באר באל״ף ובור בוא״ו, דבאר באל״ף קאי על הנשמה, וכמ״ש מעין גנים באמ״ח\*, דכשם שהבאר נובע מתתא לעילא, וטי״ז הוא ריבוי המים , כן הנשמה ע״י ירידתה בגוף שהוא בירא עמיקתא. אבל כאשר עוסק בתורה ומצות כנ״ל, הנה מזה דוקא נעשה עליית הנשמה ביתר שאת בעילוי אחר עילוי, וזהו מעין גנים, דע״י שהנשמה בבחינת באר הנובעת בגילוי לאלקות, ע״י העבודה בבירור וזיכוך הגוף ונה״ב הנה מזה נעשה המעיז בהגנים, דגן הוא ג״ע, וכמ״ש ויטע כו׳ גן בעדן כו׳, וגנים הם ב׳ המדרי׳ שבג״ע, גז עדן התחתון וגן עדן העליון, והוא שקי׳ דמיא, נחל התענוג שנעשה לנשמות בג״ע בעלותם למעלה כו׳, אבל הבור רק, דרק הוא בור כו׳. וזהו שארז״ל שבת דכ״ב ע״ב) ממשמע שנאמר והבור ריק איני יודע שאין בו מים ומה ת״ל איז בו מים, לומר לך מים איז בו אבל נחשים ועקרבים יש בו, דהבור ריק ובור שהוא הנה״ב מים אין בו אבל הוא ממולא מנחשים ועקרבים שהם מה"ז וכו', וזהו הקו"ף שהם כקוף בפני אדם, דאדם הוא מחדו"מי, א' מחשבה, ד׳ מ׳ דיבור ומעשה, אבל קליפה הם רק כקוף בפני אדם, דבקדושה המחדו״מ ממולא מאור הקדושה, ובסט״א ממולא ממח״ז כו׳, וזהו שא׳ בזהר ונטלין אות שי״ן שהוא מה שלוקחין הארה דהארה מהארת החיות דקדושה וזהו הקיום שלהם.

**קיצור.** בקדושה נעשה מד' ה', ממחו"ד בא למעשה שכולם ממולאים בתומ"צ. בסט״א נעשה מר׳ ק׳, ממחו״ד דלעו״ז נופל במעשה לא טוב.

ט) והנה במשכן ומקדש שהי׳ העבודה לאהפכא חשוכא לנהורא בעבודת הבירורים דקרבנות, לכן כתיב ועשית את הקרשים כו׳ עומדים, שנקראים קרשים בשם עומדים, והוא ע״ד מה שהמצות נקראים עמודים\*, דתרי״ג מצות דאוריתא וז״מ דרבנז הם תר״ך עמודי אור, וכמו העמוד ה״ה מחבר הגג והרצפה להיותם כאחד ממש, הנה כמו״כ המצות הם עמודים שהם הממשיכים ומחברים אוא"ס ב"ה עם העולמות. וזהו ג"כ מה שקרשי המשכז הם עצי שיטים

receives and transmits the downward flow of Divine beneficence]. In the realm of the soul, this state [of poverty] is reflected in the power of speech, that merely receives and articulates [lit., "enclothes"] the spiritual faculties that are above it. For example, in the expression of intellect or emotion [speech contributes nothing].

The letter ריש) is similarly related to the state of poverty, as is evident from the verse that savs (Mishlei 10:15). מחיתת דלים רישם – "The ruin of the poor is their poverty." Likewise,<sup>67</sup> .... — "[Give me neither] poverty nor riches."

Yet despite their similarity of meaning, the two letters are distinct. Indeed, if one substitutes one for the other one can destroy<sup>68</sup> worlds. Thus our Sages teach:<sup>69</sup> "Whoever prolongs the pronunciation of the word אחד [when reciting the Shema] will have his days and years prolonged." This only applies "if he clearly enunciates the final letter 7."70 If, however, he were to substitute a ן [thereby producing the word אחר ("other"), and thus declaring his faith in another godl, he would be "destroying worlds." Likewise [in the reverse situation] in the verse, לא תשתחוה לאל אחר "Do not bow down to another god."<sup>71</sup> Here, too, "the final letter r must be clearly enunciated, for if he were to substitute a T [thereby producing the word Thereby producing the word the word the word Thereby producing the word Thereby producing the word Thereby producing the word the word the word the word the word the word the w ('one'), and thus making this prohibition refer to the One G-dl, he would be destroying worlds."

Thus, though T and T have resemblances in form and meaning, they are still far apart:  $\tau$  is a holy letter, while  $\tau$ belongs to the evil side of the universe. The difference in appearance between them consists of the appended letter yud () at the back of the 7. The letter ' reflects the guality of selfnullification and self-diminishment.<sup>72</sup> In the spiritual realms, [the letter 7] refers to the Sefirah called Malchus in the World

מעין גנים באמ״ח : ראה לקו״ת פ׳ חוקת ד״ה אז ישיר. ד״ה שחורה אני תש״ב (קונטרס מו). ד״ה מעין גנים (בס׳ המאמרים-אידיש).

הקו״ף שהם כקוף : פע״ח ושער הכוונות שם. מאו״א ק, א. ועוד.

דאדם הוא מחדו״מ : לקו״ת רד״ה בהעלותך (השני). ובכ״מ. נקראים עמודים ... תר״ך עמודי אור : בתפלת ר׳ נחוניא הובאה בפרדס ש״ח פ״ג. נתבאר באנה״ק סכ״ט.

<sup>67. [</sup>Mishlei 30:8.]

<sup>68.</sup> Vavikra Rabbah 19:2.

<sup>69. [</sup>Berachos 13b.]

<sup>70.</sup> Tur Shulchan Aruch, Orach Chavim 66.

<sup>71. [</sup>Shmos 34:14.]

<sup>72.</sup> Zohar I. 20a.

of Atzilus, "that has nothing of its own" for [including, as it does, the letter ',] it represents the ultimate state of selfnullification and humility. The Sefirah of Malchus in the World of Atzilus thus becomes a point [i.e., it retracts all selfexpression] below the Sefirah of Yesod. In this it reflects an approach of self-negation and selflessness in relation to the other Sefiros.

This quality enables it to become a capacious vessel, for, as our Sages express it, "an empty vessel can contain, a full vessel cannot."<sup>73</sup> If, by way of analogy, a disciple is to become a vessel capable of receiving the teachings of his master in full measure, he must first attain the ultimate in self-nullification and humility. He must do more than forgo his awareness of self; he must attain a level of self-nullification and selfnegation. Indeed, the more he contracts himself in selfnullification, the more will he be able to receive.

Likewise, no preparation is needed before one lifts a light burden. If the burden is heavy, however, the more one concentrates one's efforts in preparation, the more readily will he be able to lift even a heavy burden.

[Speaking of self-nullification as a precondition to the study of the Torah, the Sages declare that] "it cannot be found among the arrogant" nor among "those who are as full of selfesteem as the sea."<sup>74</sup> It goes without saying that an arrogant person, who is utterly lacking in self-nullification, is no fit vessel for receiving the Torah. But neither is the "one who is full of self-esteem." This phrase refers to a student who in the course of his study has not attained total self-nullification; he is still unduly aware of his own personality. A student who ponders over his master's teachings while they are being delivered, for example, would do better to simply listen, and only thereafter to concentrate on deepening his grasp of them. Otherwise he will absorb them [only] according to the dictates of his own understanding, because he is still lacking in self-nullification.

צומדים דוקא לפי שהם המחברים אור אין סוף ב״ה עם העולמות. והענין הוא דהנה כתיב גער חית קנה\*. והנה קנה הוא דכר דקליפה, וחית קנה הוא נוקבא דקליפה, וגער חית קנה שצריכים להכרית את הקנה. שהוא הקנה דקו״ף, וכאשר כורתים את הקנה של הקו״ף אז נעשה ה״א. והוא ע״ד דכתיב קנה וסוף קמלו. ובתיבת קנה שמקו"ף נעשה ה"א, אז הוא תיבת הנה. דהנה מורה על הגילוי, וכמ״ש ואמר ביום ההוא הנה אלקינו זה, והיינו הגילוי אור שיאיר ויתגלה לעתיד, דהגילוי דלעתיד הוא ע״י העבודה דעכשיו דוקא. ולכן עיקר גילוי הסובב (דאופן המשכתו שמאיר בכל העולמות בשוה), יהי׳ בגוף דלע״ל, שזה בא ע״י עבודת הבירורים דעכשיו. דבזה שנשמה יורדת למטה ומתלבשת בגוף ונה״ב, וישנם כמה מניעות ועיכובים ר״ל על לימוד התורה וקיום המצות והרע מתגבר בעולם התחתון, ועכ״ז אינו מתפעל מזה כלל ועוסק בעבודתו בלימוד התורה וקיום המצות, ואדרבא הוא מתחזק בזה ביתרון כח בדרד מלחמה ועבודה רבה (אשר ידוע שזה עיקר הניצוח, שהוא התוקף וזריזות בעבודה כו׳), הנה עי״ז הוא יתרון האור הנעשה מבירור וזיכוך החושך כו׳. וזהו דעל זמן דלעתיד לבוא כתיב ועמדו רגליו שהוא הקימה בב׳ רגלים. דאות קו״ף הרי יש לו רק רגל א׳, והוא הקנה של הקו״ף, דקיומו הוא בחד סמכאי ואינו קיום, והוא דשיקרא לא קאי, אבל אות ה״א הרי יש לו ב׳ רגלים, שהוא מה דקושטא קאי, וזהו ועמדו רגליו בב׳ רגלים, ובא ע״י העבודה להפר מאות קו״ף דקליפה הנעשה מרי״ש הנ״ל לה״א דקדושה. וזהו העמידה דעצי שטים, דעמידה מורה על הקיום והעדר השינוי, והיינו שעי"ז מתגלה עניז אני הוי׳ לא שניתי , דנראה במוחש שהעולם וכל אשר בו חיותו מאלקות.

**קיצוך.** קרשים עומדים שמחברים אוא״ס ועולמות. יבאר דע״י העבודה למטה כורתים הקנה דק׳ ונעשה הנה, גילוי אור, אני הוי׳ לא שניתי.

י) **ן ודון** ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם, בתוכו לא נאמר אלא בתוכם בתוך כל אחד ואחד, דבכל או"א כאשר מהפך מחשוכא לנהורא הרי

אסתלק יקרא דקוב״ה בכולהו עלמין, שנעשה יתרון האור, דהאור מאיר בגילוי, וזהו עצי שטים, שהוא מה שנתברר מהשטות דלעו״ז, וזהו ג״כ שנקראים קרשים, שהוא מה שמתברר משק״ר וקש״ר, ומבירור זה נעשה קרשי המשכן. ובעבודה הוא מה שע״י העסק בתורה וקיום המצות מהפכים ההרגש דעולם (דעם וועלט געפיהל) על הרגש אלקי, והיינו דהרגש העולם הוא למטה מן הדעת כנ״ל, הנה ע״י ההתעסקות בתורה ומצות מהפכים לנהורא, אז מען זאל דערהערן דעם נועם עריבות שבקיום המצות ולימוד התורה. וזהו באתי לגני לגנוני, למקום שהי׳ עיקרו בתחלה, דתחלת הכוונה בבריאת והתהוות העולמות הוא מה שנתאוה הקב״ה להיות לו ית׳ דירה בתחתונים, ע״י עבודת האדם בבחינת אתכפיא ואתהפכא הנה האדם שהוא עושה כן, היושבת בגנים, דגנים הם ב׳ בחי׳ ג״ע כנ״ל ג״ע התחתון וג״ע העליון, כל אחד לפי מדריגת עבודתו הם

<sup>73.</sup> Berachos 40a; and see Chiddushei Aggados, ad loc.; Torah Or, end of Parshas Mishpatim; the maamar beginning Ani LeDodi, 5700, ch. 3.

<sup>74.</sup> Eruvin 55a.

גער חית קנה : ראה בכ"ז זח"ג רגא, סע"ב. ספר הלקוטים תהלים סח. בחד סמכא ואינו קיום : שבת קד, א. וראה זח"ג קכז, ב.

חברים (דלפעמים נשמה מנשמה נאצלת כו׳), המקשיבים לקול העוסקים בתורה ומצות, וזהו השמיעני, שהם הגורמים עילוי במעלת עליית הנשמות כו׳, וזהו היושבת בגנים, אמר הקב״ה לכנס״י את הפזורה בגולה ורוצה בגנים של אחרים, והוא ע״ד דכתיב כי כארבע רוחות השמים פרשתי אתכם כו׳, ובכ״ז יושבת בבתי כנסיות ובתי מדרשות לעסוק בתורה, ובפרט קביעות עתים לתורה ברבים, הנה החברים שהם מלאכי השרת שנק׳ חברים, לפי שאין ביניהם לא קנאה ולא שנאה ולא תחרות מקשיבים לקולך כו׳. ועש״ז נקראים ישראל צבאות הוי׳ וכמ״ש ויהי בעצם היום הזה יצאו כל צבאות הוי׳ מארץ מצרים. הנה צבאות הוי׳ הכוונה הוא על ישראל, וכמ״ש ויהי בעצם היום הזה הוציא הוי׳ את בני ישראל מארץ מצרים על צבאותם, דצ״ל מהו זה דישראל נק׳ צבאות הוי׳, דשם צבאות לא נזכר בתורה, וכאז קורא את ישראל צבאות הוי׳. וכז ביציאת מצרים מזכיר לצבאותם דוקא, וכמ״ש כי בעצם היום הזה הוצאתי את צבאותיכם מארץ מצרים. אלא דצבא יש בו ג׳ פי׳, א׳ ל׳ חיל, ב׳ זמן מוגבל וכמ״ש והלא צבא לאנוש עלי ארץ וגו׳ והג׳ מל׳ צביון וכדרז״ל (ר״ה יא א) ע״פ ויכולו השמים כו׳ צבאם לצביונם נבראו, והפי׳ דנש״י אם שהם חלוקים במדריגתם, בעלי השגה שהם מארי תורה ומארי רזין וסודות עילאין מארי חוכמתא, וישנם אנשים פשוטים, והם רק מארי עובדין טבין, שמקיימים את התומ״צ בתמימות, גם עוסקים איש איש בעבודתו לפי ערכו בתמכין דאורייתא בגופם ובממונם וכו׳ הנה זהו צביונם שזהו תכלית היופי מה שכלול מריבוי גוונים, דגוון אחד הרי אין בו יופי, ודוקא ריבוי גוונים, הרי ממשיכים גילוי בחינת הוי׳ ע״י עבודתם, וצבא שהוא הגבלה ומועד. הוא ע״ד ימים יוצרו ולוא אחד כו׳+, דצבא לאנוש עלי ארץ דלכל אדם הרי יש לו זמו קבוע דימים יוצרו, וכאשר משלים ימיו בעבודת הבירורים באתכפיא ואתהפכא אז הוא בכלל צבאות הוי׳. וזהו ויהי בעצם היום הזה יצאו כל צבאות הוי׳ מארץ מצרים, דצבאות הוי׳ הם ישראל, שע״י עבודת הבירורים באתכפיא ואתהפכא הנה הם מבררים ומזככים את העולם, דעושים מקשר קרש והיינו דמהקשר דעולם. דמה שהעולם מראה את עצמו למציאות הרי זה שסר, וכידוע דעיסר הוא החיות המחי׳ אותו, הנה כאשר לומדים תורה ומקיימים את המצות נתהפך לקרש, שהוא מעצי שטים עומדים ומחברים אור אייס כו׳, ולכן נק׳ בשם צבאות הוי׳ שהם מגלים וממשיכים גילוי ה׳, וצבא הוא זמן מוגבל. דכל עבודתם אשר בהימים יוצרו שניתן לכל אחד ואחד, יהיי לו אחד שיאיר ויתגלה ע״י עבודתו בחי׳ ד׳ אחד.

קיצור. ימשיך דקשר ושקר דעולם נהפך לקרש המשכן, ועי״ז באתי לגנוני, וחברים מקשיבים כו׳. עש״ז נק׳ ישראל צבאות ל׳ חיל זמז צביוז.

יוצרו ולא אחד : ראה לקו״ת ס״פ שלח. ר״ה טוב לי וד״ה בידך אפקיד (בס׳ המאמרים – יוצרו ולא אחד - איריש).

The true disciple, by contrast, having internalized the dictates of holiness, has totally negated his individual existence. This state is the goal of all divine service, and it is epitomized by the self-nullification of the above-mentioned attribute of *Malchus*. Hence all revelations of Divine light are elicited by the humility and self-nullification represented by this attribute.

This concept grants us an insight into the verse, תפלה לדוד (אני כי עני ואביון אני – "A prayer of David: G-d, incline Your ear and answer me, for I am poor and needy."<sup>75</sup> [The first word (תפלה) – "prayer") also signifies connection.] The "prayer of [King] David" thus alludes to the process of connection and self-nullification of the attribute of *Malchus* [lit., "sovereignty"]. Indeed, the request ("incline Your ear and answer me") gains force for the very reason that the supplicant is poor and needy: he has attained the self-nullification that characterizes the attribute of *Malchus*.

This state of mind is expressed by the self-effacing letter  $\tau$ . The letter  $\tau$ , by contrast, is not supplemented by the selfnullifying letter  $\gamma$ . On the contrary, it represents self-centered arrogance, for which reason it is "one of the letters that belong to the evil side [of the universe]." [If it is filled with selfishness, how can it be described as poor?] The forces of evil are poor in that they have no [direct] connection with G-d. And in turn, this very state of poverty and severance inflates their self-centered perception of their own identity.

**Summary:** Both the letters  $\tau$  and  $\gamma$  represent a state of poverty. The letter  $\tau$  is holy by virtue of the fact that at its back it has an appended letter  $\gamma$ , signifying self-nullification. This is the attribute that enables one to become a recipient; a disciple, for example, ought to negate his sense of personal identity while he is receiving his master's teachings. The letter  $\gamma$  represents the opposite frame of mind.

75. [Tehillim 86:1.]

# 7.

The letter , which differentiates between these two letters is appended *behind* the letter  $\tau$ . Though , is the smallest of all the letters, it is the head of them all, in the sense that [the writing of] each letter begins with it. Indeed, "The World to Come was created with the letter *yud*."<sup>76</sup>

This concept is alluded to in the phrase, כי כל בשמים ובארץ ("all"), cited in the Zohar<sup>78</sup> means "united in heaven and earth." This refers to the Sefirah of Yesod through which Malchus receives the flow of Divine light. The next word in the verse, שמים ("heaven"), comprises two elements — של ("fire") and שמים ("water"). Fire stands for the attribute of Gevurah ("severity") and water for the attribute of Chesed ("lovingkindness"). [These two attributes in turn serve as the source of all the other Divine emotive attributes.] The final word, ארץ ("earth"), stands for the attribute of Malchus. The verse thus teaches that by means of the Sefirah of Yesod, Chesed and Gevurah unite with Malchus.

This situation leads to the concealment of the power of speech, [which is a metaphor for the spiritual energy emitted by the *Sefirah* of *Malchus*]. This is hinted at in the verse that

#### לעילוי נשמת

הרה״ח הרה״ת עוסק בצ״צ ורב פעלים ר׳ יונה בן הרה״ח הרה״ת ר׳ מאיר ע״ה

#### אבצן

מקושר בלו״נ לכ״ק אדמו״ר מלך המשיח ומסור ונתון להוראותיו פעולותיו וענייניו הק׳

עסק במסירה ונתינה בשליחות הק' בתרגום הדפסת והפצת תורת כ"ק אדמו"ר מה"מ ותורת רבותינו נשיאנו וספרים בענייני משיח וגאולה בכל קצווי תבל ע"י "ועד שיחות באנגלית" שניהלו למעלה מארבעים שנה

> פירסם באמצעות מערכת טלפונית וה"רשת" שיעורי לימוד יומיים בספר התניא וברמב"ם בהתאם לתקנה הק'

פעל במרץ ובהצלחה בשידוכי בני ובנות ישראל והביא להקמת מאות בתים בישראל

עסק בעזר גשמי ורוחני מתוך אהבת ישראל וקיבל את כאו״א בסבר פנים יפות

זכה להקים דור ישרים מבורך בנים ובנות עוסקים בתורה ובמצוות ומקושרים לנשיא דורנו

> נפטר במיטב שנותיו ביום רביעי פ' בא ג' שבט שנת ה'תשע"ט

# ת. נ. צ. ב. ה.

(מנוסח המצבה)

\*

DEDICATED BY ENLIGHTENMENT FOR THE BLIND, INC. Rabbi Yosef Yitzchok שיחי Shagalov Los Angeles, California

For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org **TO DEDICATE AN ISSUE IN HONOR OF A LOVED ONE, CALL (323) 934-7095** 

<sup>76. [</sup>Menachos 29b.]

<sup>77. [</sup>I Divrei HaYamim 29:11.]

<sup>78. [</sup>I, 31a.]

<sup>79. [</sup>II Shmuel 12:3.]

(who are the angels or souls in *Gan Eden*) "listen to the voice" of the Torah and prayer of the House of Israel. By virtue of this divine service the people of Israel are called the "hosts of G-d." The chapter concludes by explaining the three interrelated meanings of the word wire an army; a fixed time; varied beauty.

 $\sim$ 

begins, נאלמתי דומיה החשיתי – "I was dumb with silence, I held my peace."<sup>80</sup> The Divine power of speech is thus silenced because the light and life-force that animates the forces of evil is merely a reflection of a ray from a Divine source which is (so to speak) outward [i.e., "reluctant"]. [This concealment allows for the existence of evil.]

[The contrast between the unity that is generated by holiness and the fragmentation that characterizes evil is highlighted when one compares the way in which Yaakov and Eisav each described their wealth.] Yaakov said,  $\forall v \lor ' \cdot '$  "I have all"; Eisav said,  $\forall v \lor ' \cdot ' \cdot '$  "I have much."<sup>81</sup> Holiness, which is personified by Yaakov, has  $\forall z$ , the element that "unites heaven and earth." The forces of evil, which are embodied in Eisav, lack the uniting element of  $\forall z$ ; instead, they have  $\neg - ''$  "much", implying a multiplicity of physical blessings.

Explaining this concept further, the Zohar<sup>82</sup> cites a teaching of the Master of the Heavenly Academy: "He who is small is great, and he who is great is small." For that which is holy is "small" in the sense that it possesses the capacity for self-diminishment. In this spirit it is written, which is more than the sense that it possesses the capacity for self-diminishment. In this spirit it is written, which is small."<sup>83</sup> Nevertheless he is "great", in the sense that the unifying element of  $\forall j$  is revealed within him. By contrast, he who describes himself as having - i.e., as being great, as a man characterized by multiplicity — is "small". Of him it may be said,  $\forall j$ ." "The poor man [in this context: 'the evil man'] lacks all (t > 0." Being unable to benefit from the unifying quality of  $\forall j$ , the only blessings he enjoys are physical ones.

[The latter conception of poverty reappears in the interpretation of the Zohar on the phrase,] כפירים רשו ורעבו – "Young lions are in need, and go hungry."<sup>84</sup> [Utilizing the similarity between כפירים ("young lions") and פרים ("bulls"),] the Zohar<sup>85</sup>

- 81. [Bereishis 33:11, 9.]
- 82. I, 122b; III, 168a.
- 83. [Amos 7:5.]

<sup>80. [</sup>Tehillim 39:3.]

<sup>84. [</sup>Tehillim 34:11.]

<sup>85.</sup> III, 259a.

understands this verse as alluding to the seventy bulls that were sacrificed in the *Beis HaMikdash* during Sukkos. Like the seventy patron angels of the nations that they represent, the number of these bulls diminished daily. Being blessed with nothing richer than material bounty, they are described as being "in need," and "poor".

Speaking likewise of these seventy bulls, the [Kabbalistic text entitled] *Mikdash Melech* understands them to be referring to the forces of evil. Both interpretations are valid. Since the spiritual life-force that animates them is merely a reflection of a ray from a (so to speak) outward radiation of Divinity, it is invested in them in an exceedingly tenuous manner.

This very obscuring of the spiritual life-force in turn increases their gross self-assertiveness. Pharaoh, for example, boasted, "The Nile is mine, and I made it."<sup>86</sup> This claim is the very opposite of the truth. [Pharaoh made this statement because the river used to rise at his approach. In fact, however,] this phenomenon resulted from the blessing that Yaakov gave him (as *Rashi* notes in his comment on the verse,  $_{verg}$ , "And Yaakov blessed Pharaoh"<sup>87</sup>).

In fact, Pharaoh's very name hints at his stiffnecked insensitivity to G-dliness. For the letters that constitute the name פרעה can be rearranged to spell הערך ("the back of the neck"), which is a metaphor for stubbornness. In boasting that "the Nile is mine," he was thus ungrateful enough to deny [the source of his blessings]. The life-giving influence that he received from Above served only to bloat his ego.

**Summary:** The chapter continues to explain that the ' appended at the back of the  $\tau$  signifies the unifying element that is known as >>, as in the verse, >> (lit., "I have all"). This element is lacking in the spiritually poor man who is described as  $\forall$ , a word that is cognate with the name of the letter n. When the forces of evil claim,  $\forall$  '' (lit., "I have much") — signifying a multiplicity of blessings, though merely material ones — this merely increases their self-centeredness. There is a verse that states, מיס יוצרו ולו אחר בהם — "Days were created, and [lit.:] for him one of them."<sup>128</sup> For "a man has a fixed time on earth": every man is apportioned the fixed span of "the days that were created." And when he fills those days with the divine service of refining materiality, through subjugating and sublimating the unholy element within it, he is worthy indeed of being counted among the "hosts of G-d" which was the first meaning of the term.

All the above teachings underlie the above-quoted verse: "It was on that very day that all the hosts of G-d left the land of Egypt." The hosts of G-d are the people of Israel, who through the above-described divine service of refining materiality purify and elevate the world. They explode the delusion that makes worldly existence appear to be a meaningful entity. They lay bare that lie ( $\psi(\tau)$ ); in its place they reveal the Divine energy that in fact animates the world. Moreover, they transpose the letters of  $\psi(\tau)$  [which is a mystical allusion to evil] into  $\psi(\tau)$ . Their involvement in the Torah and its commandments constructs [within their personal Sanctuary] the upright beams of acacia wood, that stand like pillars to connect G-d's infinite light [with the finite world below].<sup>129</sup> And it is by virtue of this that the people of Israel are called the hosts of G-d.

But צבא also implies a limited time. It is the life-task of every man, during the "days that were created" for him, to realize within his life the continuation of that verse: ולו אחד בהם — so that his divine service should reveal within himself the illumination of אחד, the One G-d.

**Summary:** The chapter continues to explain how the γφφ (implying evil) and γφφ (falsehood) of the world can be transformed into φγφ (one of the wooden columns in the Sanctuary that connect the infinite light with the world below). Thereby G-d is (so to speak) enabled to say, "I have come back to My garden — to My bridal chamber"; i.e., G-dliness becomes manifest in this world. "Friends"

<sup>86. [</sup>Cf. Yechezkel 29:3, 9.]

<sup>87. [</sup>Bereishis 47:10.]

<sup>128. [</sup>Tehillim 139:16.] See Likkutei Torah, end of Parshas Shlach; the maamarim beginning Tov Li and BeYadcha Afkid (in Sefer HaMaamarim — Yiddish).
129. Cf. above, ch. 9.

Israel here is explicit. So too in the verse, אים היים היום היהי שראל מארץ מצרים על צבאותם – "It was on that very day that G-d brought the Children of Israel out of the land of Egypt by their hosts."<sup>124</sup> Now why are Israel called by this name, when the word צבאות [though it sometimes serves as one of the Names of G-d] never appears as a Divine Name in the Torah? On another occasion, too, the same term clearly applies to Israel: מארץ מצרים מארץ מצרים לים היים – "On this very day I brought your hosts out of the land of Egypt."<sup>125</sup>

[An analysis of this word will throw light on our subject.] The word צבא allows for three different interpretations: (a) an army; (b) a set time, as in the verse, הלא צבא לאנוש עלי — "Has not a man a fixed time on earth?"<sup>126</sup> (c) varied beauty, as a derivative of צביון. This term appears in a comment of the Sages (Rosh HaShanah 11a) on the verse, ויכולו השמים והארץ וכל צבאם — "And the heavens and the earth were completed. and all their host."127 Interpreting the final word צבאם as implying צביונם, they read: "And the heavens and the earth were completed in all their varied beauty." The third meaning alludes to the various levels of Jewish souls. Some are intellectuals - masters of Torah, masters of sublime mysteries, masters of wisdom. Some are simple folk — merely masters of good deeds, who observe the Torah and its commandments with artless faith, and who support the Torah, each to the best of his ability, through personal and financial effort. For the ultimate in beauty cannot be attained by one color alone; beauty lies in the harmony of many hues, as in the combined endeavors at divine service of these varied souls. who in unison draw down to this world a revelation of G-dliness.

This third meaning of  $\mathsf{ver}$  is connected to the second and to the first.

#### 8.

In the realm of holiness, the letter  $\neg$  is formed from the letter  $\neg$  [by the addition of an inverted letter , in the lower left corner]. Likewise, in the realm of evil, the letter  $\neg$  is formed from the letter  $\gamma^{88}$  [by the addition of a long descending line in the corresponding corner].

[Just as the letter  $\tau$  incorporates a letter , by virtue of which it is included in the realm of holiness,] so too the letter  $\pi$  incorporates a letter , - in front, as its left leg; the letter  $\tau$ , by contrast, has its letter , appended to its back. This difference in position reflects the difference between the respective modes of union [of the spiritual spheres that these letters represent]. The letter  $\tau$  receives its spiritual sustenance from the letter , that precedes it, thus exemplifying the [imperfect] mode of union that is called  $\pi$ , whose letter , is in front, the union is of the [perfect] mode that is called the case of the letter  $\pi$ .

This union [with its consequent flow of life-supporting spiritual energy] is effected through the giving of *tzedakah* ("charity"). As is noted in the writings of the *AriZal*,<sup>89</sup> the word  $\varkappa$  is comprised of the word  $\varkappa$  and the letter  $\pi$ : charity raises the  $\tau$  [from its poor state] and turns it into a  $\pi$ .

[The above process takes place in the realm of holiness. By contrast,] the letter p is formed from the letter r. The p is

<sup>124.[</sup>Ibid., 12:51.]

<sup>125.[</sup>Ibid., 12:17.]

<sup>126. [</sup>Iyov 7:1.] 127. [Bereishis 2:1.]

<sup>88.</sup> Pri Etz Chayim, in the Introduction to Shabbos; Shaar HaKavanos, s.v. Techum Shabbos.

<sup>89.</sup> Taamei Mitzvos, Parshas Re'eh; Shaar HaMitzvos and Sefer HaLikkutim, ad loc.; and elsewhere; see also Meorei Or, s.v. ארק.

<sup>90.</sup> Shabbos 104a.

similar in shape to the letter  $\pi$ , except that while the two legs of the  $\pi$  descend to the same point, the left leg of the  $\pi$ continues below. This shaft is alluded<sup>91</sup> to in the verse,  $\pi \pi \pi \pi \pi$ "Her feet descend to death."<sup>92</sup> It is further alluded to in the statement of the Sages, that "Gavriel descended and implanted a shaft [or: reed] in the sea. It gathered a bank around it on which was built a mighty city" (*Rashi* adds: "which harasses the Jewish people").<sup>93</sup> This is the shaft of the letter  $\pi$  that is formed in the realm of evil, and that harasses the Jewish people.

In the terms of *Chassidus* this may be explained as follows: The three lines<sup>94</sup> that form the letter n stand for the three "garments" [i.e., means of expression] of the soul thought, speech and action. The left line is thus separate from the other two, in order to point out the distinction between action as against speech and thought. It is true that thought is known as the garment that is *connected* [to the individual concerned], and is therefore perceived only by himself. It is true too that speech [differs in that it] is known as the *separate* garment, for it relates to an additional individual. Yet thought is comparable to speech, while action retains an incomparably more separate existence from the individual.

A similar pattern may be seen in the order of the spiritual realms. A verse was quoted [above in ch. 1, alluding to each of the spiritual worlds in turn]: כל הנקרא בשמי ולכבודי בראתיו יצרתיו יצרתיו הוא שייתיי – "All that is called by My Name, it is for My glory that I created it, formed it, and indeed made it." The verb refers to the World of *Beriah*, which is the world of thought; the following verb, verter, refers to the World of speech. At this point, however, the flow of the verse is interrupted by the word y ("indeed") — in order to indicate a separation between these worlds and that signified by the final verb, viz., the

Chapter 10

When a man conducts himself in this manner, [both possible interpretations of the above-quoted opening verse materialize in his life]. That verse reads: "You who dwell in the gardens, friends listen to your voice; let me hear it."

[According to the first interpretation,] the voice of the mortals who engage in the study of the Torah and the observance of the *mitzvos* is listened to by "those who dwell in the gardens" — by the souls who dwell in the Higher and the Lower Garden of Eden,<sup>119</sup> where each is accorded its abode according to the level of its divine service during its stay on earth. Because of their bond with each other, these souls are called "friends"; indeed, "at times one soul emanates from another."<sup>120</sup> Each such soul Above addresses the Jewish people on earth: "Let me hear your voice," for the Torah and *mitzvos* below elevate the souls Above to ever more exalted levels of spiritual perception.

[According to the second interpretation<sup>121</sup> of the same verse,] it is G-d Who is addressing the House of Israel: "You are dispersed in exile, pasturing in alien gardens. It is of you that the prophet speaks when he says, שמימים – 'Like the four winds of heaven have I spread you abroad.'<sup>122</sup> Nevertheless, you abide in places of worship and in houses of study, where you dedicate fixed hours for the public study of the Torah. And there you are visited by the angels, who are called friends because 'between them there is neither envy nor hatred nor competition,' and they 'listen to your voice.'"

By virtue of their deeds, the people of Israel are called וויהי בעצם היום – "the hosts of G-d," as in the verse, וויהי בעצם היום – "It was on that very day that all the hosts of G-d left the land of Egypt."<sup>123</sup> The reference to

<sup>91.</sup> See Sefer HaLikkutim, loc. cit.

<sup>92. [</sup>Mishlei 5:5.]

<sup>93. [</sup>Shabbos 56b.]

<sup>94.</sup> See Torah Or, the first maamar beginning Chayav Inesh; Likkutei Torah, beginning of Parshas Balak; and elsewhere.

<sup>119. [</sup>Cf. above, end of ch. 8.]

<sup>120. [</sup>Cf. Maaneh Lashon, p. 10.]

<sup>121. [</sup>Cf. above, the Prologue to ch. 6.]

<sup>122.[</sup>Zechariah 2:10.]

<sup>123.[</sup>Shmos 12:41.]

# 10.

The whole of the above is implicit in the teaching of our Sages on the verse, ועשו לי מקדש ושכנתי בתוכם — "And they shall make Me a sanctuary and I shall dwell within *them*": not "within *it*," but within each individual Jew. For when each individual transforms darkness into light, "the glory of G-d rises [and is diffused] throughout all the worlds," and a superior form of light is revealed.<sup>114</sup> [In the *Mishkan*,<sup>115</sup> the transformation of darkness into light is hinted at in] the use of acacia wood, whose name in the Holy Tongue (עצי שטים) echoes the evil-based folly (שטות) that needs to be refined and transmuted to serve holy ends. This wood was used for the vertical boards, whose name (קרשים) likewise hints at their elevation of two similar combinations of letters — שקר ("falsehood") and "שקר" ("bond").<sup>116</sup>

In terms of the personal spiritual tasks that are collectively termed *avodah*, the above processes entail transforming one's pleasurable attraction to worldly things into a warm sensitivity to G-dly things. One's attraction to worldly things derives from sources that are lower than intellectual;<sup>117</sup> by means of the Torah and the *mitzvos* one can convert it into light, so that one is enabled to appreciate the pleasant sweetness that is to be found in the fulfillment of the Divine commandments and the study of the Torah.

[This manner of *avodah* reflects the interpretation of the verse,] באתי לגני – לגנוני: "I have come into My garden," implying G-d's return "into My bridal chamber." This is a metaphor for the place where G-d first chose to focus His Presence.<sup>118</sup> For G-d's primary intention in creating the worlds was His desire to have a dwelling place in this lowly world.

- 115. [Cf. ch. 3.]
- 116. [Cf. ch. 6.]
- 117. [Cf. ch. 5.]

World of *Asiyah*, the world of action, which is represented by the left leg of the letter  $\overline{n}$ .

In the realm of holiness, the letter  $\pi$  depicts someone whose three soul-garments — his thought, speech and action — are filled with the light of the Torah, with its wisdom, and with the character traits [that it extols]. Thus, with his faculty of thought he thinks Torah thoughts.

Likewise, with his power of speech he utters the words of the Torah. Even if he lacks the sophistication and the intellectuality to understand [all the texts that he reads], he nevertheless makes a point of speaking of Torah subjects, and repeating phrases from the Torah and the prayers.

Likewise, he exercises his faculty of action in the fulfillment of the *mitzvos*. Moreover, in his material affairs he implements the injunction, שמים שמים — "Let all your deeds be for the sake of heaven."<sup>95</sup> This rule obtains in all the mundane matters that are [not *mitzvos*, but are] permitted by the Torah. Concerning business, for example, the Torah states, דעים שמים — "Six days you shall work."<sup>96</sup> Its intention, however, is that one's profit should enable him to fulfill, observe and practice *mitzvos*, such as *tzedakah* and deeds of kindness. Likewise, [a certain measure of success in business relaxes financial worries and] frees one's mind and heart for Torah study — so that he can learn, teach, observe and practice throughout the fixed times that he sets aside for Torah study, and for the "service of the heart,"<sup>97</sup> i.e., prayer.

When one conducts his life in this manner, not only does he gain his times of study and thus actually bring life to his soul, illuminating it with the light of Torah and prayer; he also sees to it that his business itself is carried out (while being directed for the sake of heaven) as it should be. This means that he is scrupulously careful not to deceive, steal, delude or lie, for he knows that G-d detests such behavior — and could he possibly do something that is opposed to His will?

<sup>114. [</sup>Cf. end of ch. 1.]

<sup>118. [</sup>Cf. beginning of ch. 1.]

<sup>95. [</sup>Avos 2:12.]

<sup>96. [</sup>Shmos 20:9.]

<sup>97. [</sup>Taanis 2a.]

His other activities, such as eating and drinking, are similarly carried out for the sake of heaven, so that with a healthy body<sup>99</sup> he will be able to study and pray, and serve G-d through the fulfillment of the *mitzvos* — each man according to his level and according to his spiritual metabolism. For some men are masters of Torah; some are masters of prayer; some are masters of good deeds, of *tzedakah* and acts of kindness — which means that they sustain the poor and the Torah scholars, both with their personal exertion and with their contributions.

When one's intention is for the sake of heaven, it goes without saying that his activities themselves are carried out as they ought to be. Within the realm of permitted things, for example, he will be careful not to overindulge in eating and drinking, since his intention is not to pamper himself but to maintain his health.

In other fields, too, a person who (for example) administers a charitable fund will speak gently and warmly. Even though at times he will [find it necessary to] adopt a forceful stance and to be adamant so that a particular matter will be settled in the best way possible, he will still speak in a relaxed and reasonable manner, and will do his utmost to spurn pride. For what matters to him is the essence of the matter — [that he is occupying his position only in order] to carry out the will of G-d.

The above describes [the course of conduct signified by] the letter  $\neg$  of the holy side of the universe. The letter  $\neg$ , by contrast, represents thought, speech and action that are motivated by the forces of evil. It is formed from the letter  $\neg$ , which represents thought and speech that derive from "the Other Side." Hence, when a man's mind is filled with alien

source for such potential, viz.,] G-d, as in the verse, אני הי לא – "I am G-d: I do not change."<sup>113</sup> And at that time we will palpably see that the world and everything in it derives its life-energy from G-d.

**Summary:** The upright boards of the *Mishkan* are pillars that connect G-d's infinite light to the lower worlds. The above chapter explains how through man's divine service below, the shaft (קנה) of the letter p is cut short, transforming קנה into הנה which implies a revelation of light, the revelation of G-d Who is unchanging.

<sup>98. [</sup>Mishlei 10:22.]

<sup>99. [</sup>Rambam, Hilchos Deos 5:1.]

<sup>113.[</sup>Malachi 3:6.]

And when the p is turned into a ה, the word קנה becomes הנה לשל"), a word that connotes revelation, as in the verse, ""And it will be said on that day, "Behold, this is our G-d." <sup>110</sup> This verse refers to the revelation of light in the Messianic era, a revelation that depends on our divine service in the present.

For this reason, in the Messianic era the transcendent light of sovev kol almin (which illumines all worlds equally) will be revealed chiefly in the body. This revelation will come about as a result of our present labors in the refinement of the materiality of this world. For a divine soul descends below, where it is enclothed in a body and an animal soul. Numerous hindrances and obstacles here confront the individual in whom this divine soul abides, obstructing the path of his Torah study and his observance of the *mitzuos*. In this lowest of worlds, moreover, evil prevails. Undaunted, he perseveres nevertheless in his divine service, studying the Torah and fulfilling its commands. Indeed, the challenge rallies him to the prodigious exertion of a warrior. (For, as is well known, victory goes to the side that is forceful and energetic.) And, as a result of his labors, such an individual generates the superior light that shines forth from the refinement and elevation of darkness.

We are now in a position to better understand the prophecy that speaks of *Mashiach*: "עמדו רגליו — "And his feet shall stand [that day on the Mount of Olives]."<sup>111</sup> He shall stand firm on both feet — unlike the letter p, which stands only on its shaft, as unstable on its sole support<sup>112</sup> as the falsehood that it symbolizes. *Mashiach* will stand on both feet as does the letter n, as stable as the truth that it symbolizes. And this state depends in turn on man's divine service — in transforming the evil of the letter p (which had been formed from the letter r) into the n of holiness.

The above concept explains the command that the boards of acacia had to stand *upright*, for this position represents unalterable endurance. This stance will reveal [the ultimate [i.e., unworthy] *thoughts* and imaginings, and when his mouth is filled with unG-dly *words* — not necessarily forbidden talk, such as slander and gossip and the like, but even an excess of idle prattle — he thereby constructs the shaft of the letter p, that represents *action*. His unworthy thoughts and speech cause him to fall into unworthy deeds, which in turn draw him, like the descending shaft of the letter p, down to everincreasing depths.

This concept may be understood in terms of an interpretation of the verse, והבור רק אין בו מים — "The pit was empty: there was no water in it."100 The difference between ("well") and בור ("pit") lies only in the middle letter of each. The former word, spelled with an x, refers to the soul, as in the phrase, מעין גנים באר מים חיים – "A spring of gardens, a well of living waters."<sup>101</sup> Well-waters spring forth from below, and thus bring an abundance of water. The soul likewise is obliged to descend into the body which is described as a deep pit, but through its involvement in Torah and *mitzuos* it can rise to ever loftier levels. In this way it becomes "a spring of gardens," a wellspring that gushes forth revelations of G-dliness, through its divine service in refining and elevating the body and the animal soul. The term "gardens" refers to Gan Eden, the Garden of Eden, as in the verse, ויטע...גן בעדן — "And [G-d] planted a garden in Eden."102 The plural form of the word refers to the two levels — the Higher Garden of Eden and the Lower Garden of Eden.

[This service generates] a stream of water, a brook of pleasure for the souls in *Gan Eden* when they ascend there.

[The above discussion refers only to a באר ("a well").] A בור ("a pit"), by contrast, is empty, as in the above-quoted verse, "The pit was empty: there was no water in it." On this the Sages comment: "If the verse states that 'the pit was empty,'

<sup>110.[</sup>Ibid., 25:9.]

<sup>111.[</sup>Zechariah 14:4.]

<sup>112.</sup> Shabbos 104a; Zohar III, 127b.

<sup>100.[</sup>Bereishis 37:24.]

<sup>101.[</sup>Shir HaShirim 4:15.] See Likkutei Torah, Parshas Chukas, the maamar beginning Az Yashir; the maamar beginning Shechorah Ani, 5702 (Kuntreis 46); the maamar beginning Maayan Ganim (in Sefer HaMaamarim — Yiddish).

<sup>102.[</sup>Bereishis 2:8.]

do I not understand 'that there was no water in it'?! These words do however appear — in order to tell us that though it contained no water, it did contain snakes and scorpions" (*Shabbos* 22b). The pit refers to the animal soul: it contains no water [which is a metaphor for the Torah<sup>103</sup>], but it does harbor snakes and scorpions — extraneous thoughts.

The above describes the letter *kuf*. [The unholy lifestyle that it represents is a wretched] imitation of man, like the comparison of a monkey<sup>104</sup> (*kof* in Hebrew) to a man. For the very word  $\alpha$  ("man") comprises letters in the Holy Tongue that stand for thought, speech and action:<sup>105</sup> the letter  $\alpha$  represents thought; the letter  $\tau$  is the initial letter of  $\gamma$  ("speech"); and  $\alpha$  is the initial letter of  $\alpha$  ("action"). In the realm of holiness, a man's thought, speech and action are filled with the light of holiness; in the realm of evil, they are filled with alien thoughts.

We are now better able to understand the statement from the Zohar [cited in ch. 6 above], that since p and r are evil letters, they take the w [as an ally]: they appropriate a reflection of a reflection from the life-force that radiates from the holy side of the universe, and thereby ensure their continued existence.

**Summary:** In the realm of holiness, from the letter  $\tau$  the letter  $\pi$  is formed: one's *thoughts* and *words* bring one to *deeds* — all three soul-garments surging with the Torah and its commandments. Correspondingly, in the unholy realm, from the letter  $\tau$  the letter  $\overline{p}$  is formed: by harboring thoughts and words spawned by "the Other Side," one falls into undesirable deeds.

18

9.

The goal of the divine service in the *Mishkan* and in the *Beis HaMikdash* was to transform darkness into light through the refinement of the material world, by means of the sacrifices.

[Related to this is the spiritual role of the vertical beams of the Mishkan — the קרשים, a word whose spelling was discussed in ch. 6.] Concerning this the Torah states, ועשית את הקרשים ... עומדים — "And vou shall make upright boards for the Sanctuary of acacia wood." The fact that these boards are referred to as עומדים ("standing") is related [and not only etymologically to the fact that the *mitzy* are referred to as עמודים ("pillars").<sup>106</sup> The 613 mitzvos of the Torah and the seven mitzvos ordained by the Sages are known as the 620 pillars of light. [This total is the numerical equivalent of the letters that spell the word , signifying a state of being in which G-d's transcendent light is revealed.] Just as a pillar connects a roof to the floor below, so do the mitzvos draw down G-d's infinite light and connect it with the worlds below. For this reason the acacia boards of the Mishkan stood upright: they were pillars that connected the infinite light with the nether worlds.

This can be further understood through the interpretation of the  $Zohar^{107}$  on the verse, גער חית קנה — "Destroy [lit., 'rebuke'] the wild beast of the reeds."<sup>108</sup> [The word קנה pmeans both "reed" and "shaft".] The "reed" (קנה) is the male element of evil; the "wild beast of the reeds" (חית קנה) is the female element of evil. To "destroy the wild beast of the reeds" means that one should cut short the descending shaft of the letter p, whereupon it becomes a n. This is hinted at in the verse, קנה וסוף — "The reeds and rushes shall wilt."<sup>109</sup>

<sup>103.[</sup>Bava Kamma 17a.]

<sup>104.</sup> Pri Etz Chayim and Shaar HaKavanos, loc. cit; Meorei Or 100a; and elsewhere.

<sup>105.</sup> *Likkutei Torah*, beginning of the second of the *maamarim* that begin *Behaalos'cha*; and elsewhere.

<sup>106.</sup> Concerning the "620 pillars of light" see the prayer of R. Nechunia, cited in *Pardes* 8:3. The concept is explained in *Iggeres HaKodesh*, Epistle 29.

<sup>107.</sup> III, 251b; Sefer HaLikkutim on Tehillim 68. 108.[Tehillim 68:31.] 109.[Yeshayahu 19:6.]