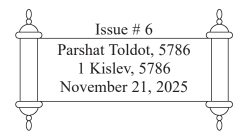
# آتش دائم

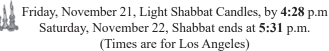
منتخبی از گفتارهای ربای لوباویچ ربی مناخم مندل شینرسون ترجمه کتابِ Torah studies

از رَبی جاناتان ساکس. اِم. اِ. (کنتاب) دکترای فلسفه ترجمه فارسی بوسیلهٔ پرویز مژدهی

Translated into Farsi by: Mr. Parviz Mojdehi

Reprinted with permission by:
Chabad Persian Youth
&
Moshiach Awareness Center





## تولدوت

پاراشای تولدوت با موضوع «اینها هستند فرزندان بیسحاق پسر اورهام » شروع شده وبا این مطلب که «اوراهام بیسحاق را بوجود آورد ، ادامه می بابد» . اگر چنانچه بیسحاق پسر اوراهام است پس واضح است که اوراهام بیسحاق را بوجود آورده است پس علت این تکرار چیست ؟این مبحث چهار علت را ذکر میکند که هرکدام به نوعی نماینده یک طرز تفکر خاص می باشند. هرکدام از این علت ها به ظاهر متفاوت از دیگری هستند ولی این بحث آنها را عمیقا مورد بررسی قرار داده و نشان میدهد که چگونه یک ارتباط درونی مابین این علت ها وجود دارد که به وسیله این رابطه آن وحدت عمیق و اساسی که مابین طرق مختلف درک و تفسیر تورا وجود دارد آشکار میشود.

#### ١- چهار تفسير

پاراشای این هفته با "کلمات اینها هستند فرزندان بیسحاق پسر اوراهام . اوراهام بیسحاق را بوجود آورد" ۱ .شروع میشود و مفسران تورا فورا این سئوال را مطرح می کنند که چرا این موضوع که "اوراهام بیسحاق را بوجود آورد" عنوان شده است ؟

در میان جواب های مختلف این جواب ها را می توان عنوان کرد

الف - در تلمود ۲ و در میدراش ۳ آمده است که «مسخره کنندگان آن زمان در مورد اینکه اوراهام پدر ییسحاق است شک و تردید ایجاد کرده و ادعا می کردند که (سارا برای سالها با اوراهام زندگی کرد و بچه دار نشد و فقط زمانی بچه دار شد که بزور به خانه اوی ملخ برده ۴ شد) بنابراین خداوند ظاهر ییسحاق را کاملا شبیه به اوراهام کرد تا اینکه هر کس بتواند تشخیص بدهد که ییسحاق واقعا پسر اوراهام است . عنوان دوباره این موضوع در واقع گویای این حقیقت است .

ب - در میدراش آمده است که علت این تکرار آن است ۵ که بیسحاق بوسیله اوراهام دارای تاج عظمت میشد و اوراهام بوسیله بیسحاق (بیسحاق به اوراهام پدرش افتخار میکرد و اوراهام به بسرش بیسحاق) به معنای دیگر هرکدام باعث افتخار دیگری بودند.

٣- تنخوما، تولدت راشي

۱-برشیت ۲۵،۱۹ ۲- بابا متزیا ۸۷ الف

۴- برشیت فصل ۲۰ 🕒 تنخوما تولدوت ۴

ج - تفسیر عصیدی این مطلب آن است که اوراهام سمبل و نمونه عشق و محبت نسبت به خداوند است . در حالیکه بیسحاق نمونه و سمبل ترس و هیبت از خداوند . هر یک از این دو حالت عبادت خداوند دارای دو مرحله مختلف هستند. مرحله اول و پائین ترس از مجازات بخاطرگناه و یا ترس از هرگونه مجازاتی که انسان در نتیجه گناه ممکن است دچار آن بشود ، می باشد . مرحله دوم و بالا تر ترسی است که انسان نه به خاطر مجازات گناه بلکه بخاطر آنکه گناه مخالف خواسته خداوند است به آن دچار میشود زمانی که هیبت و عظمت خداوند را درک می کند.

مرحله اول و پائین عشق . نزدیکی به خداوند بخاطر انگیزه های خارجی است. انگیزه هایی همچون پاداش ، چه مادی و چه معنوی . اما مرحله دوم و بالاتر عشق ، عشقی است که جدا و مستقل از هرگونه خواسته های شخصی است و تنها انگیزه آن نزدیک شدن به خداوند بخاطر خود خداوند می باشد.

پاسوق تورا در تکرار کلمات خود در واقع ارتباط این چهار نوع عبادت خداوند را برای ما عنوان می کند. نوع ترتیب آمدن اسامی (ییسحاق ، اوراهام ، اوراهام ، ییسحاق) برای مااین مطلب را فاش می کند که عبادت خداوند با مرحله اول ترس از مجازات شروع میشود و به طرف مرحله پائین عشق که همان گرفتن پاداش است کشانده میشود و بعد به مرحله بالاتر عشق میرسد و بعد بالاخره به بالاترین نقطه خود یعنی ترس از حاضر شدن در حضور خداوند و درک هیبت و عظمت او را می یابد. ۷

عبادت در مراحل اولیه منجر به ایجاد مراحل بالا تر میشود بخاطر آنکه اگر چه انسان عبادتش را با انگیزه های خارجی شروع می کند ولی در نهایت انسان به مرحله ای میرسد که آنرا فقط بخاطر خداوند انجام خواهد داد.  $^{\Lambda}$  و این درسی است برای همه ما (که می بایست خداوند را هم با عشق و هم با ترس عبادت کنیم  $^{\Lambda}$ ) چرا که اوراهام ، ییسحاق و یعقوب پدران ما، خوانده شده و فرزندان آنها خصوصیات آنها را به ارث برده اند وموظف هستند از این خصوصیات استفاده کنند.

د - در زوهر هقادوش آمده است ۱۰ که نام اوراهام سمبل روح انسان و (نام سارا سمبل جسم انسان می باشد ، برای آنکه در تورا آمده است که "سارا فوت کرد" ۱۱ که منظور جسم

۶-اور هتوراه آغاز فصل تولدوت ۷- تنیا بخش اول فصل ۴۳ ۸- نازیر ۲۳ ب - رمبام هیلخوت تلمود تورا ۳،۵ سیلخوت تشوا ۵۰،۵ الف ۲۱-برشیت ۲۳۲ هیلخوت تشوا ۵۰،۵ - بخش اول ۱۳۵ الف ۲۱-برشیت ۲۳۲

انسان است که فانی است در حالیکه در مورد اوراهام آمده است که "اوراهام از جلو مرده اش بلند شد" ۱۲ (که نام اوراهام اشاره به روح می کند که باقی است) نام بیسحاق که سمبل شادی و لذت می باشد اشاره به لذت هایی می کند که روح در دنیای آینده از آن بهره مند خواهد شد. به این ترتیب پاسوق اینگونه تفسیر می شود. لذت ها و شادی ها پاداش هایی هستند که روح در دنیای آینده از آن برخور دار می شود (بیسحاق پسر اوراهام) به شرط آنکه روح در این جهان با عبادتش این لذت ها را تولید کند (اوراهام بیسحاق را بوجود بیاورد).

#### ۲- وحدت دروني

یک اصل اساسی در قانون تفاسیر تورا وجود دارد و آن اینکه اگر تفاسیر مختلفی برای یک پاسوق از تورا ارائه شود حتی اگر در ظاهر این تفاسیر هیچگونه شباهت و رابطه ای با یکدیگر نداشته باشند. ولی در باطن آن تفاسیر به نحوی با یکدیگرمربوط هستند.

برای اثبات این مطلب حخامیم توضیح میدهند ۱۳ که کلمه «ش اَت نز» (به معنای اختلاط ممنوع شده پشم و کتان ) از مجموع سه کلمات «شوآ» به معنای ترکیب و «تاو ووی» به معنای تابیده شده و «نووز» به معنای بافته شده، ایجاد شده است . و این گونه استدلال می ۱۴ کنند که از آنجا که در تورا این سه کلمه با هم ترکیب شده و کلمه «ش اَت نز» را بوجود آورده است این به معنای آن است که پارچه می بایست دارای هر سه این ترکیبات باشد ،که بتوان آنرا «ش اَت نز» اعلام نمود. (به این معنا که پشم و کتان می بایست با یکدیگر ترکیب شده تابیده و بافته شده باشد) . چنانچه از ترکیب حروف سه کلمه مختلف ، کلمه ای درست میشود که به ما می گوید که آن سه کلمه اولیه با هم مربوط می باشند پس بنابراین می توان نتیجه گرفت که توضیحات و تفاسیر مختلف هم اگر در مورد یک کلمه و یا یک پاسوق از تورا گفته شده باشد، با هم در رابطه می باشند .

به این ترتیب چه ارتباطی مابین چهار تفسیری که در بالا توضیح دادیم وجود دارد؟ در همگی وقایعی که در تورا عنوان شده است یک درس اخلاقی وجود دارد که به زندگی یک یک ما مربوط می شود ۱۵ و ما به آسانی می توانیم درسی را که در تفسیر حاسیدی بالا گفته شده است را درک کنیم و آن این است که یک فرد یهودی می بایست خداوند را با هر دو احساسات

خود عشق و ترس عبادت کند درس اخلاقی که درتفسیر زوهر هقادوش وجود دارد آن است که عبادت یک فرد یهودی لذت های روحانی را ایجاد می کند که این لذایذ در این جهان قابل درک نمی باشد ولی در جهان آینده از آنجا که دیگر روح درقالب تن زندانی نیست . این لذت ها برای او ظاهر شده و روح او آنها را احساس می کند و با درک این مطلب تمامی جنبه های عبادت انسان روح و جان تازه ای می گیرد و اما در مورد تفاسیر تلمود و میدراش ،ارتباط این دو تفسیر با هم این است که هر دو صحبت از وقایعی می کنند که خارج از نظم معمولی طبیعت است جنانچه طبیعت از قوانین فیزیکی اش پیروی می کرداوراهام طبیعتا نمی توانست صاحب فرزندی بشود چرا که هم او و هم زنش سارا پیرو نازا بودند . به همین علت است که زمانی که خداوند به او می گوید که او پسری خواهد آورد تورا می گوید « خداوند او را به بیرون آورد» ۱۶ که ربانیم اینگونه توضیح میدهند که خداوند به او می گوید ( محاسبات ستاره شناسی ات بیرون بیا و خارج شو " . آن حساب هایی که بوسیله آنها اوراهام پیش بینی کرده بود که او صاحب بیرون بیا و خارج شو " . آن حساب هایی که بوسیله آنها اوراهام پیش بینی کرده بود که او صاحب فرزند نخواهد شد .

و اگر چنانچه تکامل روح مسیر طبیعی خود را طی می کرد. (که به این ترتیب نسل های بعدی از نظر معنوی در درجه و مقام پائین تری قرار می گیرند همانگونه که ربانیم <sup>۱۸</sup> می گویند که اگر پدران ما همچون فرشتگان بودند ما همچون آدمیان هستیم و غیره ...)

اوراهام نمی بایست به ییسحاق افتخار میکرد چرا که افتخار اوراهام به ییسحاق به معنای آن بود که یبسحاق عبادت پدرش اوراهام را کامل میکند و آنرا به کیفیات بالاتری میرساند که عبادت اوراهام فاقد آن کیفیات روحانی بود.

بنابراین هر دو این تفاسیر به ما این حقیقت عمیق را میرساند که یک فرد یهودی می تواند محدوده قوانین طبیعی را ارتقاء داده و بر آنها غلبه کند و این موضوع نه فقط در مورد موضوعات روحانی و معنوی بلکه در مورد موضوعات مادی و فیزیکی نیز صادق است.

اوراهام قبل از ییسحاق دارای فرزندان معنوی هم بود. برای آنکه گفته شده است که فرزندان صدیقیم اعمال نیکی است که آنها از خود باقی می گذارند ۱۹ . اما تولد ییسحاق ثابت کرد که حتی در قلمرو مادی و فیزیکی نیز همواره برای او معجزه میشد.

و این تکذیب واقعی مسخره کنندگان آن زمان بود زیرا که ادعای آنها آن بود که اگر چه انجام معجزه توسط یک فرد یهودی در قلمرو معنوی و روحانی قابل پذیرش است ولی برای انجام

معجزه در دنیای مادی و فیزیکی یک فرد یهودی احتیاج به قدرت موقتی حاکمان غیر مذهبی دارد. (این ادعا که اُوی مِلخ پدر ییسحاق بود) به عبارت دیگر در موضوعات مادی او محکوم به اطاعت از قوانین طبیعی اُست .

خداوند با شبیه ساختن ییسحاق به پدرش اوراهام، قدرت واقعی اش را به همه نشان داد و نشان داد و نشان داد که این اوراهام است. بنا به تفسیر زوهر هقادوش - که طریق کسب قدرت های فیزیکی ایست و نه اوی ملخ (حاکم مادی) و این روح است که زمانی که می خواهد که خواسته ای را به عمل تبدیل کند هیچ ممانعتی برای او وجود ندارد.

## ۳- آزادی روح

با توجه به مطالب بالا این کلمات ربی یوسف ییسحاق ربه ۲۰ قبلی لوباویچ بهتر درک می شود که: "تمامی مردم دنیا باید بدانند که این تنها جسم ماست که به گالوت و بردگی حکومت های خارجی فرستاده شده است ولی روح ما به گالوت نرفته و هرگز برده و بنده نشده است".

"ما باید بصورت واضح در مقابل همه بگوئیم که در تمامی موضوعاتی که مربوط به مذهب ما یعنی به توراه میصووت و سنت های ما میشود، هیچکس نمی تواند هیچ موضوعی را به مادیکته و تحمیل کند. و ما هر گونه فشاری را تحمل کرده و هیچگونه قدرتی در مقابل ما نمی تواند استادگی کند".

این مطالب بالا ظاهرا متناقض بنظر می آید. چرا که تا زمانی که جسم در بنده گی و گالوت بسر می برد این آزادی روح به چه معناست و چه گونه امتیازی است ؟ روحی که می بایست از طریق جسم خواسته خداوند را در این دنیا عملی کند؟

ولی در واقع قدرت روح در همین مطلب نهفته است که می تواند جسم را از بردگی و در بند بودن به محدودیت های دنیای مادی خارج کند و این موضوع می بایست آنچنان واضح و روشن انجام بشود که تمامی مردم دنیا (که شامل مسخره کنندگان زمان نیز می باشند) بتوانند این مطلب را ببینند که «اَوی مِلخ ها» یعنی قدرت مندان جهان هیچگونه تسلطی بر یهودیان نه در زمینه مادی و نه در جهان معنوی و روحانی، ندارند.

۲۰- سوم تموز ۵۶۲۷ چاپ شده در لیکوتی دیبوریم ص ۶۹۲

#### ٤- عبادت و ياداش

حال ارتباط مابين اين چهار تفاسير گفته شده مشخص مي شود .

تلمود، که تفاسیرش به آن قسمتی از تورا متعلق است که واضح و آشکار است اشاره به تردیدها و شک هایی که در این دنیا موجود است ، می کند. و بوسیله اثبات این مطلب که حتی در مسائل مادی هم یک فرد یهودی محکوم و مقید به قوانین طبیعی نیست به مسخره کنندگان زمان جواب مدهد.

میدراش که پیوندیست مابین جنبه های آشکار و جنبه های درونی و پنهانی تورا <sup>۲۱</sup> در تفسیر خود موضوع را به همان ترتیبی که تلمود با آن روبرو میشود بررسی می کند همچنین توضیح عميق ترى نيز ميدهد كه يك فرد يهودي نه فقط قوانين طبيعت را بلكه همچنين قوانين معمول نظام روحانی را نیز دگرگون می کند. او می تواند خود را از تاثیر این سیر ۲۲ نزول روحانی دائمی انسان بدور نگه بدارد. تا آنجا که «افتخار پدران فر زندانشان باشند» 🐪 به این معنا که نسل بعدی عبادت و روحانیت نسل قبلی را به کمال برساند. (و از آنجا که میدراش دومین تفسیر خود را به نوعی عنوان می کند که در آن جایی برای مسخره کنندگان زمان وجود ندارد بنابراین دليلي هم وجود ندارد كه به همان طريقي جواب آنها را بدهد كه تلمو د جواب آنها را ميدهد ). حاسیدوت - که طریق عبادت خداوند را نشان میدهد نیز در تفسیر خود ما را به قلمرو «ورای قوانین طبیعی » می بر د. به عقیده حاسیدوت هر فر دیهو دی می بایست خداوند را با عشق و تر س هم زمان عبادت کند. و طبیعتا این دو احساس با یکدیگر قابل سازش نیستند. عشق یعنی کشش به نزدیک شدن به خداوند و ترس یعنی درک فاصله عمیق جدایی انسان از خداوند . که این دو احساس با هم سازگاری ندارند. با این حال یک فرد یهودی در عبادت خداوند نظام طبیعی احساساتش را ارتقاء می دهد و می تواند این دو کشش مخالف را با یکدیگر ترکیب کند و این زمانی عملی می شود که تمامی وجود او عمیقا غرق در عبادت خداوند بشود. زمانی که او دست به چنین عملی می زند خداوند او را از تمامی قوانین فیزیکی طبیعت هم از نظر مادی (برطبق تفسير تلمود) و هم از نظر روحاني (برطبق تفسير ميدراش) بدور نگه ميدارد. و اما زوهر هقادوش که جنبه های عارفانه تورا را توضیح میدهد ، سخن از جهان آینده می کند و عنوان می کند که یک فرد یهودی می توانددر این جهان با کوشش و تلاش روحش را از قید و

بندهای جسم مادی رها کرده و این حصارهای مادی را بشکند و پاداش این کوشش و تلاش لذت های روحانی است که در جهان آینده او از آن بهره مند خواهد شد.

#### ۵- عمل و یاداش

در پیرکی آووت آمده است <sup>۱۴</sup> که "پاداش میصوا میصوا است" به این معنا که پاداش یک عمل خوب در خود آن عمل موجود است و نه اینکه انسان در آینده آن پاداش را می گیرد و نه اینکه پاداش، آن لذت اضافه ایست که انسان از انجام آن عمل می برد. در دنیای آینده آنچه که به فرد یهودی به عنوان پاداش داده میشود نتیجه روحانی اعمال خوب اونیست بلکه خود آن اعمال خوب هستند که بشکل حقیقی خودشان ظاهر میشوند. در حال حاضر بخاطر داشتن جسم، ما نمی توانیم حقیقت روحانی عمل کردن به خواسته خداوند را درک کنیم . در دنیای آینده ، این مطلب را درک می کنیم و این پاداش ماست .

در سه تفسیر اولیه بحث در مورد عمل انجام میصوا می باشد در حالی که در زوهرهقادوش بحث در مورد پاداش انجام عمل میصوا می باشد. اما از آنجا که پاداش میصوا انجام عمل میصوا می باشد ما می نوانیم وحدت بیشتری مابین چهار تفسیر فوق الذکر بیابیم .

### ٦- عبادت جسم و پاداش روح

نام بیسحاق به معنای «لذت» می باشد و سارا زمانی که در دوره بیری بیسحاق را به دنیا می آورد می گوید "خداوندالوکیم برای من وسیله لذت و شادی فراهم ساخته است". ۲۵ در این پاسوق خداوند بنام "الوکیم" خوانده شده است و این کلمه معمولا اشاره به قدرت های خداوند در طبیعت می کند (حتی کلمه "الوکیم" از نظر ارزش عددی با کلمه «طوع» به معنای طبیعت مساوی است) که از این کلمه معمولا برای پنهان کردن نام چهار حرفی خداوند که نشان دهنده قدرت ماوراء طبیعه اوست استفاده می شود بر طبق یک تفسیر حاسیدی معنای این پاسوق اینگونه می شود که "بخاطر آنکه من طبیعت را مقدس کردم ، شادی برای من فراهم شده است". و این مطلب به این معناست که از آنجا که حضور الهی در دنیای طبیعی پنهان شده است انسان بوسیله اختصاص دادن اعمالش به قدوسیت، این حضور را آشکار و واضح می کند که این خود

هدف الهی خلقت جهان بوده و باعث می شود که خود خداوند هم از انجام آن لذت ببرد. از آنجا که انسان به شکل خداوند آفریده شده است . همچون خداوند دارای جنبه های در «رون بودن" و در "ماورا درون بودن" می باشد ۲۶ "خداوند هم در درون کوچکترین ذرات و هم در ماورا جهان و هستی می باشد" . و برای داشتن چنین خصوصیاتی انسان می بایست هم دارای جسم باشد و هم دارای روح و به همان شکل که زمانی که ما جهان را مقدس می کنیم خداوند از این عمل ما لذت می برد به همان ترتیب نیز زمانی که ما جسم مان را مقدس می کنیم خداوند لذت می برد به همان ترتیب نیز زمانی که ما جسم مان را مقدس می کنیم خداوند لذت می برد . چرا که با این عمل ما هدف خداوند در آفرینش را عملی می کنیم .

و در حالیکه در حال حاضر این روح است که زندگی را برای جسم فراهم می کند در دنیای آینده این جسم خواهد بود که به روح زندگی می بخشد چرا که در آن زمان هدف آفرینش بوسیله جسم درک میشود و از آنجا که روح آن نیرویی است که جسم را پاک و منزه کرده است بنابراین روح نیز در لذتی که از طریق تاثیرش برجسم ایجاد شده است شریک خواهد شد.

بنابراین رابطه نهایی مابین چهار تفسیر به این ترتیب می باشد. سه تفسیر اول صحبت از عبادت انسان می کند و اینکه چگونه روح جسم را از درون محدوده های طبیعی خود بیرون کشیده و به وسیله تبدیل و تغییر شکل دادن طبیعت آن روحانیت و تقدس پنهان درون آنرا ظاهر می کند و این عمل موجبات رضایت و شادی خداوند را فراهم می آورد (اوراهام بیسحاق را بوجود آورد) یا "روح لذت هایی را بوجود می آورد" در نتیجه ، همین لذت های بوجود آمده پاداش روح در عهان آینده خواهد بود و این همان مطلبی که در زوهر هقادوش "چهارمین تفسیر"عنوان شده است و یا در عوض "روح لذت هایش را دریافت می کند".

(Source: Likkutei Sichot, (۷۸۷ الی ۷۸ الی ۷۸ الی ۷۸ (۷۸۷ الی ۷۸۱) (Source: Likkutei Sichot, Vol. 3, pp. 780-787)

# To Place Your Advert Here:

call (323) 934-7095



#### In Business Since 1990

#### **SALE • SERVICE • REPAIR RENT • LEASE**

COPIERS

ISAAC 310-557-0702

LASER PRINTERS

FREE PICK-UP & DELIVERY

FAX

**TYPEWRITERS** 

1439 S. ROBERTSON BLVD., LOS ANGELES, CA 90035 www.ezofficemachines.com

This week's issue is sponsored in part by:

В"Н

#### YOSEF Y. SHAGALOV

**Traveling Notary Public & Home Signing Agent** 

Member: National Notary Association

Cell Phone: (323) 934-7095 • Fax: (323) 934-7092

E-mail: yys770@aol.com

"For All Your Notary Needs - At Your Location"

# IN HONOR OF Dr. Yaakov Michoel ben Shoshana שיחי Ghods On the occasion of his birthday, 7 Kislev, 5786

May he go from strength to strength in health, happiness, Torah and *mitzvot*.

\*

DEDICATED BY HIS FRIENDS AND FAMILY שיחיו

### **JEWISH CHILDREN:**

Get your own letter in a Sefer Torah! http://www.kidstorah.org

Reprinted with permission by:

CPY

#### Chabad Persian Youth

9022 W Pico Boulevard. Los Angeles, CA 90035 Tel.: (310) 777-0358

Fax: (310) 777-0357 http://www.cpycenter.org e-mail: cpycenter@sbcglobal.net

Rabbi Hertzel Peer, Executive Director

Moshiach Awareness Center.

a Project of:

#### Enlightenment For The Blind, Inc.

602 North Orange Drive. Los Angeles, CA 90036

Tel.: (323) 934-7095 \* Fax: (323) 934-7092 http://www.torah4blind.org e-mail: yvs@torah4blind.org

Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

TO DEDICATE AN ISSUE IN HONOR OF A LOVED ONE, CALL (323) 934-7095