# آتش دائم منتخبی از گفتارهای

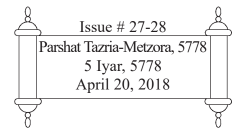
منتخبی از گفتارهای ربای لوباویچ ربی مناخم مندل شینرسون ترجمه کتاب Torah studies

از رَبِی جاناتان ساکس. اِم. اِ. (کنتاب) دکترای فلسفه ترجمه فارسی بوسیلهٔ پرویز مژدهی

Translated into Farsi by: Mr. Parviz Mojdehi

\*

Reprinted with permission by:
Chabad Persian Youth
&
Moshiach Awareness Center





Friday, April 20, Light Shabbat Candles, by **7:10** p.m Saturday, April 21, Shabbat ends at **8:14** p.m. (Times are for Los Angeles)

#### Aish Tamid Parshat Tazria-Metzora, 5778

ولی ما که در درگاه دوران ماشیح ایستاده ایم می توانیم "برص" را نامی از پاراشای تورا قرار بدهیم. ما هم اکنون شاهد زمانی هستیم که خوبی در درون بدی و پرهیزکاری و صداقت در میان کسانی که "خارج از اردوگاه" هستند وجود دارد. نور از میان دیوارهایی که ما را از زمان آینده جدا می کند بر ما می تابد. نور و روشنایی زمانی که "شب همچون روز میدرخشد". ۱۴ (منبع: لیکوتی سیخوت جلد هفتم ص ۱۰۰ الی ۱۰۴)

(Source: Likkutei Sichot, Vol. 7, pp. 100-104)

۱۴-مزامیر داوود ۱۳۹-۱۲ رجوع شود به معمر باتی به گنی ۵۷۱۰ فصل ۵

#### IN HONOR OF

#### Avraham Yochai שיחי Zaman

On the occasion of his first birthday, 12 Iyar, 5778

May he merit to be a source of Jewish pride to his family and a Torah light to his community.

\*

#### AND IN HONOR OF

Mr. & Mrs. Menachem (Soheil) and Bracha שיחיו Zaman Mr. & Mrs. Avraham (Ebrahim) and Rachel (Farank) שיחיו Zaman Mr. & Mrs. Gidon (Parviz) and Edna שיחיו Mojdehiazad

\*

#### DEDICATED BY THEIR FRIENDS

Rabbi & Mrs. **Hertzel** and **Shoshana** שיחיי **Peer** Rabbi & Mrs. **Yosef Y.** and **Gittel Rochel** שיחיי **Shagalov** 

#### Reprinted with permission by:

CPY

#### Chabad Persian Youth

9022 W Pico Boulevard. Los Angeles, CA 90035 Tel.: (310) 777-0358 Fax: (310) 777-0357 http://www.cpycenter.org

e-mail: cpycenter@sbcglobal.net Rabbi Hertzel Peer, Executive Director

& Moshiach Awareness Center,

a Project of:

#### Enlightenment For The Blind, Inc.

602 North Orange Drive. Los Angeles, CA 90036 Tel.: (323) 934-7095 \* Fax: (323) 934-7092 http://www.torah4blind.org e-mail: yys@torah4blind.org

Rabbi Yosef Y. Shagalov, Executive Director

Printed in the U.S.A.

For this and other books on Moshiach & Geulah, go to: http://www.torah4blind.org

To dedicate an issue in hon a loved one, call (323) 934

ناگهانی ورود خداوند از خارج به درون وجود انسان آغاز می شود. درک این حالت ناگهانی، ورود خداوند از خارج ، بخاطر آنکه قسمتی از وجود درونی او نشده است، بستگی به وضعیت شخصی انسان ندارد. او به خارج ازخودش و محیط زندگی اش آورده میشود ولی بعد از آن کهن نز د او می آید یعنی وضعیت او دوباره مهم میشود و او همزمان سعی می کند که این احساس ورود خداوند را در وجود خود به عاملي تبديل كند كه تمامي وضعيت زندگي او را درمان، پاك و منزه کند. و از آنجا که این عمل درمان و منزه کردن حتی به محیط خارجی زندگی او کشانده میشود او به آنچنان موقعیت معنوی دست می یابد که حتی صدیقیم هم نمی توانند آنرا کسب کنند. او محیط "خارج از اردوگاه" را نیز مقدس می کند. جایی که پای مردان صدیق هرگز به آنجا نرسیده است. به این تر تیب است که مامی گوئیم که تشوایی (برگشت به طرف خداوند) که بو سیله عشق به خداوند انجام شده باشد حتى گناهان عمدي را نيز به امتيازات معنوي تبديل مي كند ۱۳ و حتى أنچه را كه خارج از حوزه خواسته خداوند است را نيز مقدس مي كند.

## ۵- نسل های اولیه و نسل کنونی

حالا ما می توانیم درک کنیم که چرا در گذشته ترجیح میدادند این پاراشا را "زوت تیهیه" "این خواهد بود قانون ... "بخوانند و نه اينگونه كه ما آنرا مي خوانيم "قانون مصوراع" .

تنها در آینده ای که خواهد آمد ما می توانیم شاهد تبدیل نهایی تاریکی به نور و بدی به خوبی باشيم . به اين ترتيب نسل هاي اوليه - زماني كه اين آينده هنوز برايشان بسيار دور بود - عموماً معتقد بودند که بدی بیشتر بوسیله چیزی خارج از وجود خودش تغییر می یابد تا اینکه این بدی خودش را از درون تغییر شکل بدهد. آنها بیشتر به زمانی تعلق داشتند که شخص مریض برخلاف خواسته اش به نزد كوهن به داخل اردوگاه آورده ميشد كه پاك و درمان بشود، تا به مرحله دوم یعنی به زمانی که این پاکی از درون وضعیت خود شخص مبروص ایجاد میشدحتی در زمانی که در خارج از اردوگاه بسر می برد. بنابراین آنها این پاراشا را "مصوراع" نمی خواندند چراكه شخص مبروص خودش خواهان درمان خود نيست بلكه برخلاف خواسته اش درمان خواهد شد. با این حال آنها قولی را که در آینده انجام میشد را میدانستند و بنابراین پاراشا را "زوت تيهيه" يعني " اين خواهد بود قانون " مي خواندند. زماني كه شخص مبروص برحسب خواسته خودش قسمتي از قانون خداوند ميشود ، چيزي كه در جهان اينده انفاق خواهد افتاد.

## تزريع

باراشای قبل شمینی شامل قوانین طهارت و کشروت برای حیوانات بود. این پاراشا همین مطالب را در مورد انسان ها عنوان می كند. در ميدراش راو سيملايي رابطه اي مابين اين مطلب كه حيوانات قبل از انسان آفريده شده اند و بنابراين قوانين مربوط به آنها هم قبل از قوانين مربوط به انسان ها گفته شده است را عنوان مي كند. اين رابطه چگونه است؟ در جواب به اين سئوال اين مبحث سعي مي كند كه شخصيت راوسيملايي و اين عقيده او را مورد بحث قرار بدهد و تفاوت های مهمی را که مابین خصوصیات ارثی و خصوصیات اکتسابی وجود دارد را عنوان می کند. این موضوع که انسانی که با صفات عالی به دنیا می آید و انسانی که این صفات را کسب می کند كداميك برتر هستند موضوعي است كه بسياري را به تفكر واداشته است؟ مطالب زير عميقا نقشی را که کوشش و تلاش در زندگی مذهبی دارد را عنوان می کند .

نام پاراشاها ، همانگونه که قبلا گفته شده ۱ فقط برای آن نیست که پاراشایی را از پاراشای دیگر جدا کند. هر نامی در زبان عبری اشاره به طبیعت آن موضوع و آن چیز می کند. نام پاراشا به ما طبیعت مطالب آن پاراشا را گوشزد می کند. به این ترتیب ما می بینیم که بعضی از پاراشاها نامشان کلمات آغازین پاراشا نمی باشد بلکه چند کلمه بعد از آن است که نام پاراشا را تعیین می کند کلمه ای که بهتر و بیشتر محتوای کلی پاراشا را میرساند.

اين مطلب در اين پاراشا صادق است . بعد از پاسوق "و خداوند به مُشه اينگونه گفت" . اولين كلمه ، كلمه "ايشا" به معناي "زن" مي باشد "اگر زني وضع حمل كند و پسري بياورد" با اين حال ما پاراشا را به نام "يشا"نمي خوانيم بكه به نام تزريع .

بنابراین چه مفهومی در کلمه ترزیع وجود دارد که تمامی محتوای پاراشا را در خود خلاصه می

همچنین توضیح راشی نیز بر پاسوق "اگر زنی وضع حمل کند" نیز سئوال برانگیز است . راشی با اشاره به میدراش می گوید ۲ "راو سمیلایی می گوید "همانگونه که خلقت انسان در

نظام آفرینش بعد از خلقت حیوانات صورت گرفت بنابراین قوانین مربوط به انسان ها هم بعد از قوانین مربوط به حیوانات که در پاراشای قبل گفته شد عنوان شده است . به این ترتیب متن کلی پاراشای ما راجع به قوانین مربوط به انسان می باشد. بنابراین کلمه آغازین پاراشا "ایشا" به معنای "زن" بسیار مناسب این پاراشا است که در مورد قوانین مربوط به انسانها می باشد پس چگونه است که کلمه ترزیع برای نام این پاراشا انتخاب شده و به عنوان نامی که بیشتر محتوی کلی پاراشا یعنی قوانین مربوط به انسانها را میرساند تعیین شده است؟

#### ۲- مقام انسان در نظام طبیعت

راو سیملایی در مطالبی که در بالا می گوید از کلمه "کشم" به معنای "به همان علت" استفاده می کند و نه از کلمه "کی" به معنای "به این علت " یا " چون که" به عبارت دیگر قوانین مربوط به اسانها بدنبال قوانین مربوط به حیوانات می آید نه به این علت که انسان در آخر آفریده شده بلکه به همان علتی که او در آخر آفریده شد. قوانین مربوط به او هم در آخر گفته شده است . و اما علت این که انسان در آخر آفریده شد چه بود؟ در میدراش و تلمود " جواب های مختلفی به این سئوال داده شده است . یکی از آنها این است که اگر انسان به خودش مغرور بشود باید به او یادآور شد که حتی مورچه ها هم در ترتیب نظام آفرینش بر او مقدم بوده اند. علت دیگر آن بوده است که چنانچه انسان اول آفریده میشد ممکن بود که انسان ها ی کافر بگویند که خداوند در خلقت جهان شریکی داشته و آن انسان بوده است . علت دیگر آن بوده است که او فورا بتواند در خلقت جهان شریکی داشته و آن انسان بوده است . علت دیگر آن بوده است که او فورا بتواند فورا بتواند میصوای نگاه داری شبات را انجام بدهد. دیگر آن که او بتواند مستقیما وارد مهمانی فورا بتواند میصوای نگاه داری شبات را انجام بدهد. دیگر آن که او بتواند مستقیما وارد مهمانی بیررگ الهی بشود به این معنی که تمام طبیعت برای استفاده او آماده شده بود.

اماً مفسرین توراً می گویند که مطالب بالا علل آخر بودن انسان در ترتیب آفرینش می باشند و نه نشان دهنده علت اینکه چرا قوانین مربوط به انسان ها بعد از قوانین مربوط به حیوانات گفته شده است . بنابراین معنای این تشایهی که راو سیملایی با کلمه "کِشم" به معنای "به همان علت" عنوان می کند چیست؟

چرا که به عقیده رمبام ۸ مرض او مسری است و پیشرفت می کند. ابتدا مردم عادی و سپس مردمان صدیق و سپس پیامبران و بالاخره خود خداوندنیز تحت تاثیر این مرض واقع می شوند و در نهایت این مرض او را به انکار اصول دین یهود می کشاند. و این حتی از بت پرستی هم بدتر است چراکه شخص بت پرست خداوند رانفی نمی کند بلکه صرفایگانگی او را انکار می کند. با این حال ربانیم به عنوان یک قانون "هلاخا" ۹ و به عنوان یک حقیقت ۱۰ عنوان کرده اند که "مسلم است که هر فر دیهودی در نهایت تشووا خواهد کرد" و دلیل آنرا از این کلمات تورا می آورند که "او می بایست نزد کوهن آورده بشود". نوع فعل این جمله "و می بایست نزد کوهن آورده بشود" این اطمینان را در مورد آینده میدهد که حتی کسی که در بیرون از سه اردوگاه ییسرائل قرار دارد، و بوسیله گناهش منزوی شده است در نهایت با تشووا بسوی کوهن خواهد رفت . و این در مورد کسی است که طبیعت وجود او مخالف این برگشت "تشووا" و تقدس بوده است . از آنجا که وجود او با نیروهای ناپاک متصل بوده است برگشت و تشووای او بر خلاف خواسته اوست " به همین علت است که "او می بایست نزد کوهن آورده بشود."

## ٤- دومين مرحله

علت اولیه در بیدار کردن خواسته برگشت به طرف خدا "تشووا" از درون وجود خود انسان سرچشمه نمی گیرد بلکه در این قول خداوند است که حتی اگر لازم بشود "با دست قوی ... برشما حکومت خواهم کرد." ۱۲

ولی حتی با وجود آنکه این اولین انگیزه برگشت به طرف خدا "تشووا" از بیرون وارد وجود او شده است ولی این خواسته خداوند است که در نهایت این عامل و انگیزه خارجی بخشی از عمیق ترین خصوصیات درونی او بشود و به این ترتیب اطمینان بیشتری حاصل می شود که نه فقط او بسوی خداوند برگشت کند بلکه این برگشت را به عنوان حالت واقعی شخصیت ، احساس و عقل خود در تمامی جنبه هایش تجربه کند.

با توجه به مطالب بالا حالا ما می توانیم درک کنیم که چرا زمانی که تورا می گوید که شخص مبروص "باید به نزد کوهن آورده بشود" تورا ادامه میدهد که "کوهن می بایست به نزداو به خارج از اردوگاه برود".

اولین حالت تشووا "برگشت به طرف خداوند" و درمان و پاکی روحانی شخص با درک حالت

۱۰- تنیا بخش اول پایان فصل ۳۹

۸-پایان هیلخوت طومعات صارعت ۹-هیلخوت تلمود تورا ۳-۴

۱۱- رجوع شود به حزقیال ۲۰-۳۳-۳۲ ۱۲- همان مرجع ۳۳

پاسوقی های این پاراشا وجود دارد اول، "این است قانون شخص برص دار ، در روز پاکیش نزد كوهن آورده شود" و دوم، "خارج بشود آن كوهن به نزد او به بيرون از اردوگاه ...." را مورد توجه

اولا بنظر مي آيد كه در اين دو مطلب بالا تناقضي وجود دارد . از يك طرف شخص مصوراع مي بایست نزد کوهن "آورده بشود" و از طرف دیگر شخص کوهن می بایست به "بیرون از اردوگاه" نز د او برود. سئوال این است که چه کسی باید نز د چه کسی برود؟ در واقع این شخص کوهن است که باید نزد او برود چرا که شخص مبتلا اجازه نداشت که وارد سه اردوگاهی که محل سکونت ييسرائل ها بود بشود. به اين ترتيب معناي جمله "شخص مريض نزد كوهن آورده بشود" چه مي باشد؟

ثانيا چرا شخص مريض بايد "آورده بشود"؟ چرا تورا نمي گويد كه او "بايد بيايد"؟ استفاده از فعل مجهول "آورده بشود" این معنا را میرساند که ملاقات او با کوهن برخلاف خواسته اوست؟ در جواب به اولین سئوال مفسرین توضیح میدهند که اگر چه ۶ شخص مریض در واقع در خارج از اردوگاه بسر می برد ولی او را به در دروازه اردوگاه می آوردند که کوهن مجبور به طی کردن راه طولانی تری نشود. اما درک این توضیح ، ساده بنظر نمی آید. اگر چه به شخص مریض دستور داده شده است که به خارج از اردوگاه برود ولی هیچ چیز او را مجبور نمی کندکه در فاصله بسیار دور از اردوگاه بسر ببرد. او می تواند در کنارهٔ خارج از اردوگاه و بسیار نزدیک به محدوده آن بسر ببرد. بنابراين اين توضيح مفسرين جواب سئوال ما نمي باشد.

## ٣- تشووا - اولين مرحله

برای درک عمیق این سئوال ما می بایست در مورد این پاسوق <sup>۷</sup> "تمامی روزهایی که مرض در وجود اوست ... او میبایست تنها باشد. "به راشی رجوع کنیم که می گوید "حتی مردمی که به علت هایی بجز برص نیز مریض هستند نیز نمی بایست با او همنشین بشوند. برای انکه او زن و شوهرها و دوستان را بوسیله "لاشون هاراع" بدگویی از هم جدا کرده است بنابراین او می بایست جدا و تنها بسر برد. " بنابراین ما می توانیم بگوئیم که او از هر سه اردوگاه محل سکونت پیسرائل ها باید خارج شده جدا از دیگران به تنهایی بسر ببرد. و از آنجا که این عادت ناهنجار بدگویی او "لاشون هارع" باعث می شود که مابین مردم جدایی بیافتد بنابراین او در میان جماعت مقدس بیسرائل جا و مكاني ندارد. و اما از اين هم بيشتر اينكه ا و ميبايست حتى از اشخاص مريض ديگر هم جدا بشود

۶-سفُرنور خزکینو برمیتصورا ۷- وییقرا ۴۶-۱۳

آلتر ربی در کتاب تنیا ۲ توضیح میدهد که به یک معنی مقام انسان از همه موجودات حتی حیوانات ناپاک و حتی از مورچگان نیز پائین تر است و آن اینکه نه فقط انسان گناه می کند و آنها گناه نمی کنند بلکه او می تواند گناه کند و آنها نمی توانند برای انسان گناه ، هم بصورت بالقوه وهم بصورت بالفعل یک واقعیت است و برای حیوانات چیزی به نام گناه وجود ندارد و به همین علت قوانين مربوط به او نيز بعد از قوانين مربوط به حيوانات آمده است .

#### ٣- نظم يادگيري

نظم معمول برای یادگیری تورا آن است که از مطالب ساده به طرف مطالب مشکل پیشرفت بشود. یک بچه پنج ساله یادگیری اش را با تورا شروع می کند بعد میشنا را در سن ده سالگی ۵ یاد میگیرد و به همین ترتیب جلو میرود. این موضوع در مورد مطالعات عمیق هم صادق است! ابتدا انسان با آشنایی از پائین ترین سطوح شروع می کند سپس سئوالات و جواب ها مطرح می شود و به این ترتیب مطالعات عمیق ادامه می یابد. ۶ ما به یک باره وارد بالا ترین سطوح مطالعه تورا صرفا بخاطر مطالعه تورا نمي شويم همچون داويد هُملخ که تورا <sup>۷</sup> را در بالا ترین سطوح آن مطالعه میکرد. بلکه وقتی انسان مطالعه می کند 💎 این مطالعه را ابتدا از پائین ترین سطح با خودش و در ذهن خودش انجام میدهد و بتدریج به ^ مطالب مهمتر و عميق تر توجه ميكند و به مطالعه آنها مي پردازد .

از طرف دیگر زمانی که تورا داده شد این نظم برعکس انجام شد. ظهور آن از معنویت الهی به به دنیای مادی و فیزیکی انسان، در واقع یک سقوط و فرود از بالا به پائین بود. در میشله کتاب امثال سلیمان) در توضیح دانش تورا آمده است که "در آن زمان من با او بودم و با او بزرگ شدم و من باعث خوشي روزانه او بودم . " فقط بعد از آن است مي گويد "خوشي من با بني آدم بود". تورا از منبع الهي بالا به پائين آمد كه به انسان متعلق بشود '` و ما در يادگيري مان اين راه را دوباره از پائین به بالا طی می کنیم و از حالت فیزیکی و مادی به خداوند و به نزدیکی روحانی می رسیم. این ترتیب یادگیری در ساختمان (و در نظم مطالب ) تورا هم وجود دارد. به همین علت است که ابتدا قوانین مربوط به حیوانات عنوان شده است . جدا کردن دنیای حیوانات بوسیله تفاوت گذاشتن مابین حیوانات پاک و ناپاک نسبتا موضوعی بسیار ساده است . مسئله گناه در مورد آنها اصلا وجود ندارد. اما برای انسان که به او ظرفیت گناه کردن داده شده است ، اینکه بخواهد

۴-قسمت اول فصل ۲۹ ۵- پیرکی آووت پایان فصل ۵ ۶- اَوودا زارا ص ۱۹ الف ۷- سفر هباهیر ۸- پیرکی آووت پایان فصل ۶ ۶- ۱۰۰ در ۱۹ سفر ۱۹

Aish Tamid Parshat Tazria-Metzora, 5778

## مِصوراع

پاراشای مصوراع با قوانین مربوط به پاک شدن شخص مبروص شروع می شود واین مبحث با این سئوال آغاز میشود که چرا ما می بایست این پاراشا را مصوراع بخوانیم . نامی که دارای تاثیرات ناخوشایند است؟ ربانیم در دوران گذشته این پاراشا را "زوت تیهیه" به معنای "این است" می خواندند.

برای درک اهمیت این مرض، آن گونه که در این پاراشا عنوان شده است، باید بدانیم که از نظر تورا و به عقیده ربانیم این تنها یک مرض نبوده است بلکه مجازاتی برای گناه "بدگویی" (لاشون هاراع) تلقی می شده است. مجازاتی که میریام خواهر مشه زمانی که درباره مشه بدگویی میکرد به آن دچار شد. شخص مبتلا میبایست از بقیه مردم جدا بشود و در خارج از اردوگاه زندگی کند. از آنجا که این مرض همچون تاثیرات بدنی دارای تاثیرات روحانی نیز بود این عمل جدایی و خروج او از اردوگاه نیز صرفا یک عمل پیشگیری نبوده بلکه دارای اهداف اخلاقی نیز بود به همین شکل درمان این مرض نیز صرفا یک درمان بدنی فیزیکی نبوده بلکه در ضمن یک درمان روحانی ، اخلاقی نیز میبود. در این مبحث ابعاد روحانی و اخلاقی مراحل پاکی و درمان این مرض مورد بحث و تحلیل قرار می گیرد.

## ۱-اسامی پاراشا

این پاراشا همیشه بنام "میروراع" خوانده نشده است. بلکه ربانیم اولیه همچون ربی سعدیا گائون ا راشی و از ر مبام آین پاراشا را بنام اولین کلمات آغازین آن یعنی "زوت تیهیه" می خواندند تنها در دوره های اخیر مرسوم شد که آنرا "مصوراع" بخوانند. ۴

اما نام "مصوراع" به معنای مرض "برص" است که نامی است با تاثیرات نامطلوب . در واقع برای اجتناب از این تاثیرات ناخوشایند است که این پاراشا را بنام "طاهارا" یعنی طاهر شدن هم خوانده اند. پس چرا این نام ناخوشایند "مصوراع" به این پاراشا داده شده است؟ بخصوص در زمانی که قبلا این پاراشا دارای نام های دیگری بوده است؟

#### ۲- او می بایست آورده بشود

قبل از آنکه بتوانیم این موضوع را جواب بدهیم مامی بایست دو مشکل دیگر که در اولین

۱-سیدور ربی سعدیا گائون - کری ات هتورا ۲ - وییقرا ۱۸-۸ ۳- سدر تفیلوث رمبام ۴- طور و شولخان عاروخ و اورخ خثیم فصل ۴۲۸ ۵- لیکوتی سیخوت جلد اول ص ۲۳۹

خودش را جدا کرده و مقدس کند موضوع بسیار مشکل تری می باشد. بنابراین قوانین مربوط به رفتار انسان ها در آخر گفته شده است . اما ، نه بخاطر بر تری ذاتی انسان بر حیوان بلکه بخاطر کمبودهای انسان و این موضوع همچنین عقیده راو سیملایی می باشد که چرا انسان آخر آفریده شد که " اگر او به خود مغرور بشود به او یاد آوری کنیم که حتی یک مورچه هم در ترتیب آفرینش بر او مقدم بوده است . "

#### ٤- راو سيملايي

حالا ما می توانیم مابین این عقیده راو سیملایی که "به همان علت که انسان در ترتیب آفرینش آخر آفریده شد پس بنابراین قوانین مربوط به او نیز در آخر آمده است" و شخصیت راو سیملایی رابطه ای رادرک کنیم .

انسان می تواند بدو طریق خصوصیات برجسته را کسب کند . یا با سعی و کوشش بسیار و یا بصورت ارثی و ذاتی هرکدام از این دو طریق امتیازهای خاص خودش را دارد. خصوصیات ارثی دارای حدی نمی باشد. یک خصوصیت و استعداد ذاتی که دارای حدو مرزی نمی باشد ، با یک خصوصیت اکسب شده ، هرگز نمی تواند در یک سطح قرار بگیرد. اما از خصوصیت اکت خصوصیتی که با تمرین و کوشش و سعی و تلاش کسب شده است در مقام بالاتری از آن خصوصیتی که داتی بوده است قرار دارد. انسان همواره به آنچه که با زحمت کسب کرده است بیشتر علاقه و وابستگی دارد تا به آنچه که به او داده اند.

این مطلب تفاوت دو تعریف متضاد را در مورد مقام انسان به عنوان آخرین خلقت خداوند در نظام آفرینش مشخص می کند.

اولین تعریف آنکه، او در بالاترین مقام قرار دارد. و دومین آنکه او در کمترین و پائین ترین مقام. خصوصیات و استعدادهای ذاتی او در بالاترین هاست از هنگام تولد قبل از آنکه او شروع به عبادت خداوند بکند او دارای آنچنان روحی است که به معنایی قسمتی از خداوند می باشد در وجود او باقی با شد . ۱۱ این ظرفیت و استعداد حتی زمانی که از خداوند هم دور می باشد در وجود او باقی می ماند. ۱۲

اما در آن خصوصیاتی که او از طریق کوشش و تلاش کسب می کند در نهایت او از هنگام تولد قبل از آنکه شروع به عبادت خداوند بکند به هیچ وجه بهتر از بقیه مخلوقات نیست . در واقع آنچه که در طبیعت فیزیکی او خیلی آسان دیده می شود عدم کنترل او و استعداد او برای انجام گناه می باشد. در این حالت (در هنگام تولد)قدرت های روحانی او هنوز

میکند در حالیکه انسان را بخودی خود پائین ترین موجودات می انگارد. این عقیده که متعلق به راو سیمیلایی می باشد هر دو جنبهٔ وجود انسان ("آدام" به زبان عبری) را در بر می گیرد. از یک طرف او از خاک زمین (آداما) به زبان عبری سررشته شده است و از طرف دیگر او این قدرت را دارد که الهی و آسمانی (آدامه لاعلیون)، شبیه به خداوند به زبان عبری بشود. و این ظرفیت اساسی انسان است که خودش را کاملاً از یک موجود طبیعی به یک موجود روحانی تبدیل کند.

#### ٦- عبادت و خلاقیت

بنابراین کلمه "تزریع" تاکید بر کارو زحمت انسان در عبادت خداوند کرده و اهمیت آنرا گوشزد می نماید چرا که زمانی که زنی حامله می شود آن بچه در رحم مادر رشد می کند و یک موجود کاملا تازه ای بوجود می آید. تولد بچه صرفا این خلقت را که در لحظه نطفه بستن شکل گرفته شده است را ظاهر می کند. و زمانی که انسان وارد عبادت خداوند می شود او نیز موجود تازه ای را بوجود می آورد. انسان طبیعی به انسان روحانی تبدیل می شود. "آداما" یعنی خاک زمین "آدامه لا علیون "به چیزی شبیه به خداوند تبدیل می شود. در این حالت روح الهی او نیز که ذاتی بوده است تبدیل به چیزی اکتسابی می شود چرا که از حالت هدیه بودن تبدیل به چیزی می شود که کسب شده، بدست آمده است.

(Source: Likkutei Sichot, Vol. 7, pp. 74-79)

(منبع : ليكوني سيخوت جلد هفتم ص ٧٤ الي ٧٩)

# To Place Your Advert Here:

call (323) 934-7095

ظاهر نشده اند و لازم است که این قدرت ها بعداً بوسیله کوشش و تلاش در عبادت خداوند از درون به بیرون کشانده بشوند. در اینجا دومین عقیده که انسان در آخر آفریده شد اثبات می شود که به انسان یادآوری کند که حتی یک مورچه هم در این مورد بر او مقدم است .

ارتباط مابین این عقیده وشخصیت راو سیملایی این است که راو سیملایی دارای خانواده و اصل و نسب سطح بالایی نبود. در تلمود آمده است ۱۳ که او به نزد ربی یوحنان آمد تا کتابی را که از اصل و نسب انسان ها صحبت میکرد را نزد او بیاموزد ولی ربی یوحنان او را قبول نکرد بنا به عقیده راشی علت اش آن بود که راو سیملایی دارای اصل و نسب بسیار پائینی بود. بنابراین او که نمی توانست مدعی داشتن خصوصیات داتی (اصل و نسب بالا) باشد خصوصیات کتسابی که با زحمت و کوشش بدست می آید را ارج می نهاد. این موضوع نشان میدهد که چرا راوسیملایی به مطالعه ترتیب آفرینش علاقه مند بود. وقتی که انسان خلق می شود دارای هیچگونه خصوصیات اکتسابی نمی باشد بجز ظرفیت گناه کردن به همین علت هم در آخر آفریده شد. برای اینکه در این رابطه در پائین ترین مقام ها قرار می گیرد.

این مطلب توضیح دهنده این موضوع است که چرا پاراشایی که قوانین مربوط به انسانها در آن ذکر شد. تزریع خوانده شده است. برای آنکه از مرحله نطفه تا زایش یک مرحله سعی و کوشش و زحمت می باشد. سمبل دیگری هم در پاسوق "اگر زنی وضع حمل کند" وجود دارد و آن اینکه مرحله تولید مثل به ترتیب از برانگیخته شدن از بالا یعنی انگیزه الهی و بعد از پائین یعنی (انگیزه انسانی) ۱۴ شروع میشود. و در این مراحل عمل انسان بصورت های زحمت و کوشش و تلاش ظاهر میشود.

## ٥- دوجنبه از وجود انسان

اصلی در مورد انسان در شعر "لخادودی" که در شروع شبات می خوانیم وجوددارد که انسان "آخرین در عمل و اولین در اندیشه" می باشد . بدین طریق انسان که در نظام آفرینش آخرین بوده است اولین و هدف اصلی در پشت پدیده خلقت می باشد .

هر دو این عقاید در این با هم متفق القول هستند که انسان اوج نقطه خلقت می باشد اما یک جنبه از این مبحث او را در رابطه با ذات درونی او یعنی روح الهی او می نگرد و جنبه دیگر این مبحث مقام او را در رابطه با دست آوردهای بالقوه او از طریق سعی و کوشش در عبادت خداوند نگاه